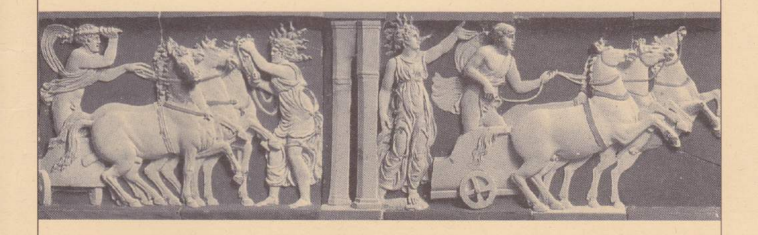
Estratto

# ΠΟΙΚΙΛΜΑ

## STUDI IN ONORE DI MICHELE R. CATAUDELLA

IN OCCASIONE DEL 60° COMPLEANNO



AGORÀ EDIZIONI

# RUSTICA PLEBS ID EST PAGI IN PROVINCIA SARDINIA: IL SANTUARIO RURALE DEI PAGANI UNERITANI DELLA MARMILLA

## ATTILIO MASTINO\*

Una nuova recente scoperta epigrafica, effettuata a Las Plassas (un comune di circa 300 abitanti situato in Sardegna presso Barumini, a circa 60 km. a Nord di Cagliari), solleva il tema della suddivisione in pagi del territorio provinciale isolano, tema che per l'età imperiale era stato lucidamente intravisto da Raimondo Zucca dieci anni fa, con riferimento al retroterra di Neapolis: il territorio urbano, delle colonie, dei municipi, forse anche delle civitates peregrine in Sardegna, all'interno di fines ben delimitati, doveva essere articolato in «una pluralità di pagi», cioè in circoscrizioni territoriali ed in veri e propri distretti rurali, esito di assegnazioni viritane di terre pubbliche o di vere e proprie deduzioni coloniarie<sup>1</sup>, con funzioni amministrative, religiose ed economiche e con una qualche forma di autonomia e di autogoverno rispetto al capoluogo; più precisa-

\* Ringrazio cordialmente il prof. Francesco Cesare Casula, il dott. Giovanni Serreli ed il sindaco di Las Plassas dott. Oscar Cancedda con gli Assessori della giunta comunale, per la cortese disponibilità. Ho avuto modo di discutere alcuni aspetti di questo lavoro con i proff. Giovanni Lilliu, Giovanni Lupinu, Giulio Paulis, Massimo Pittau, Paola Ruggeri e Raimondo Zucca, che ringrazio per i numerosi suggerimenti. Le foto ed il disegno sono di Salvatore Ganga.

<sup>1</sup> Vd. J. Toutain, in Dict. ant., 4/1 Paris 1907, 273 ss.; E. Kornemann, in RE, 18, 2, A 1942, coll. 2318 ss., s.v. pagus; ThlL 10, 1, 1, 1982, 92 ss.; U. Laffi, Problemi dell'organizzazione paganico-vicana nelle aree abruzzesi e molisane, « Athenaeum » 52, 1974, 337; C. Letta, L'epigrafia pubblica di vici e pagi nella Regio IV: imitazione del modello urbano e peculiarità del villaggio, in L'epigrafia del villaggio, Forlì 27-30 settembre 1990, atti a cura di A. Calbi, A. Donati e G. Poma, Faenza 1993, 33 ss. Vd. anche Id., Confini vicani e confini municipali a Sud del Fucino, in Il territorio del Parco Nazionale d'Abruzzo nell'Antichità, Atti del I Convegno Nazionale di Archeologia, Villetta Barrea, 1-3 maggio 1987, 203 ss.; Id., 'Oppida', 'vici' e 'pagi' in area Marsa. L'influenza dell'ambiente naturale sulla continuità delle forme di insediamento, in AA.VV., Geografia e storiografia del mondo classico, a cura di M. Sordi (Contributi dell'Istituto di storia antica dell'Univ. Cattolica del S. Cuore), Milano 1988, 217 ss.

mente « i centri più cospicui, costituiti a capoluogo dei pagi » dovevano essere i vici, veri e propri villaggi², che costituivano i poli di attrazione della popolazione rurale, ai quali facevano capo "i fundi, cioè i fondi rustici con gli edifizi necessari per la economia rurale e con gli immobili" (la villa e le modeste abitazioni dei servi, se non comprese nella villa) e gli agri (terreni sprovvisti di costruzioni rurali) »³. Con un'espressione sintetica, Isidoro di Siviglia ricorda l'adtributio dei pagi (così come dei vici e dei castella) a civitates, colonie o municipi: vici et castella et pagi hi sunt, qui nulla dignitate civitatis ornantur, se... maioribus civitatibus adtribuuntur<sup>4</sup>.

Se si prescinde dalla testimonianza del grammatico Consentius (che risalirebbe all'annalista Cincio Alimento oppure meno probabilmente allo stesso Varrone) che ricorda un Caralis munitus vicus, interpretato ora come il primitivo insediamento romano distinto dalla civitas peregrina di Karales, ancora retta da sufeti in età cesariana<sup>5</sup>, ho avuto già modo di ricordare come l'organizzazione vicana del territorio provinciale ha in Sardegna un'unica testimonianza letteraria, quella riferita dal geografo Tolomeo al Susaleus vicus (κώμη, nel testo greco di Tolomeo; Susalea villa nel Cod. Lat. 4803)<sup>6</sup>, collocato sul litorale orientale della Sardegna, a breve distanza da Karales (in una longitudine di 31°55'e in una latitudine di 36°40'), a sud della foce del Saeprus, l'attuale Flumendosa<sup>7</sup>: forse Cala Pira, dove vengono localizzati i Siculenses<sup>8</sup>, oppure forse meglio Villasimius, secondo l'opinione di Raimondo Zucca<sup>9</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vd. ora C. Letta, *Il vicus come articolazione del* pagus in area centro-appenninica: aspetti istituzionali e intrecci di competenze, L'Aquila, 16-18 dicembre 1999, in c.d.s.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> R. Zucca, Neapolis e il suo territorio, Oristano 1989, 66 ss. e note 43-48.

<sup>4</sup> Isid. orig. 15.2.11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Consentius, Ars grammatica, GL, 5, 349 Keil; vd. E. Pais, Storia della Sardegna e della Corsica durante il periodo romano, (Roma 1923), riedizione a cura di A. Mastino, Nuoro 1999, 103 nota 209, per il quale il nome di Cinus fonte di Consentius va corretto in Cincius piuttosto che in Atacinus. Sull'argomento, vd. A. Mastino, Cagliari (Carales), in Ciudades antiguas del Mediterráneo, edit. M. Mayer e I. Rodá, Barcelona 1998, 74 s.

<sup>6</sup> Per il termine greco, vd. M. Casevitz, Quelques termes de l'espace chez les Comiques: κώμη, χώρος, χώρα et les derivés, «Ktema» 11, 1986, 129 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ptol. 3.3.4, vd. A. Mastino, Analfabetismo e resistenza: geografia epigrafica della Sardegna, in «L'epigrafia del villaggio», op. cit., 463.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ptol. 3.3.6. Cfr. in proposito P. Meloni, La geografia della Sardegna in Tolomeo (Geogr. III, 3, 1-8), «Nuovo Bullettino Archeologico Sardo » 3, 1986 (1990), 229.

<sup>9</sup> R. Zucca, Sulla ubicazione di Sarcapos, «Studi Ogliastrini» 1, 1984, 40.

L'organizzazione paganica della Sardegna romana non è conosciuta, né con riferimento alla *pertica* delle colonie (Uselis, Turris Libisonis, forse Cornus e Tharros), né in rapporto al territorio dei municipi e delle *civitates peregrinae*: di conseguenza l'organizzazione del culto imperiale, ad esempio, è stata sempre ritenuta fondata su base cittadina<sup>10</sup>.

Era del resto fin qui quasi sempre sfuggito che la celeberrima costituzione di Giuliano (in realtà promulgata da Gioviano) indirizzata al prefetto del pretorio d'Italia Mamertino in data 25 novembre 363, inserita nel Codice Teodosiano e relativa alla riorganizzazione dei servizi di trasporto pubblico in Sardegna, contiene un esplicito riferimento alla esistenza di distretti territoriali denominati pagi nell'isola, sui quali gravava pesantemente il servizio di posta a cavallo: un servizio troppo oneroso, che Giuliano ordinava che venisse abolito o comunque ridimensionato, con l'utilizzo dei soli cavalli a disposizione dell'ufficio del preside provinciale. Conviene citare per esteso il brano che ci interessa: in provincia Sardinia, in qua nulli paene discursus veredorum seu paraveredorum necessarii esse noscuntur, ne provincialium status subruatur, memoratum cursum penitus amputare oportere decernimus, quem (scil. cursum) maxime rustica plebs, id est pagi, contra publicum decus tolerarunt<sup>11</sup>.

Dunque Giuliano disponeva l'abolizione del servizio di posta a cavallo, che rischiava di compromettere ulteriormente le condizioni economiche dei provinciali (ne provincialium status subruatur), costretti a fornire animali freschi per sostenere un servizio che all'imperatore non sembrava più indispensabile; veniva invece mantenuto il servizio obbligatorio di trasporto per le pubbliche mercanzie, da indirizzare ai diversi porti dell'isola (angariarum cursum submoveri non oportet propter publicas species, quae ad diversos portos deferuntur). L'in-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vd. P. Ruggeri, Per un riesame del dossier epigrafico relativo all'organizzazione del culto imperiale in Sardegna, in Africa ipsa parens illa Sardiniae. Studi di storia antica e di epigrafia, Sassari 1999, 151 ss.

<sup>11</sup> Cod. Theod. 8.5.16 (datato al 25 novembre 363, dunque dopo la morte di Giuliano); per un commento del testo (ma senza riferimento ai pagi), vd. E. Pais, Storia della Sardegna e della Corsica, op. cit., 2, 179 nota 363; P. Meloni, La Sardegna romana, Sassari 1991, 215 s. (che anticipa al 362 la data della costituzione in esame); M. Giacchero, Sardinia ditissima et valde splendidissima, «Sandalion» 5, 1982, 227 nota 19 (che ricorda come la morte di Giuliano vada fissata al giugno 363). Per i pagi in Sardegna, vd. però Zucca, Neapolis..., op. cit., 74 nota 43; L. Cracco Ruggini, La città imperiale, in Storia di Roma, 4, Caratteri e morfologie, Torino 1989, 216 nota 38.

teresse principale del passo, che ci illumina sulle precarie condizioni economiche della popolazione rurale nel IV secolo, risiede nell'identificazione dei provinciales con la rustica plebs e nella collocazione di questa all'interno dei pagi rurali; dunque esisteva un'equivalenza tra pagi (nominativo plurale) e rustica plebs, sottoposti gli uni e l'altra agli abusi ed alle pretese del governo provinciale; andrebbe esclusa una diversa interpretazione del testo, cioè plebs pagi (con pagi al genitivo), in quanto solo il nominativo plurale pagi può reggere il plurale tolerarunt. Per quanto possa essere fuorviante, non potrà non richiamarsi in questa sede l'opposizione provinciales/barbari, presente alla fine del VI secolo nelle più tarde lettere di Gregorio Magno, per il quale i cittadini romani della provincia, dunque i provinciales, ed in particolare i rustici (non sempre cristiani) erano ben distinti dai barbari della Barbaria interna (ancora sostanzialmente pagani)12, che continuavano a praticare culti idolatrici (ligna autem et lapides adorent) ed a vivere come animali, ferino degentes modo... ut insensata animalia vivant<sup>13</sup>.

Per tornare alla costituzione di Giuliano, credo se ne possa legittimamente trarre la conclusione che il territorio extra-urbano dell'isola, sul quale nel corso del IV secolo si snodava ancora il cursus publicus, in particolare lungo la via a Karalibus Turrem e la parallela a Karalibus Olbiam<sup>14</sup>, era suddiviso in un insieme di pagi extra-urbani, abitati da provinciales, ormai in possesso della cittadinanza romana, che si concentravano in vici rurali, in numero variabile, all'interno di un singolo territorio paganico: le condizioni di vita dei coloni e della rustica plebs dovevano essere ormai spesso peggiori di quella degli stessi schiavi, se i contadini erano obbligati a svolgere una serie di corvées; ne dovevano essere derivati gravi conflitti so-

<sup>13</sup> Greg. M. Epist. 4, 27 (nel territorio dei Barbaricini) e 29 (nel territorio di Fausiana); cfr. T. Pinna, Gregorio Magno e la Sardegna, Cagliari 1989, 146 s.; R. Turtas, Rapporti tra Africa e Sardegna nell'epistolario di Gregorio Magno (590-604), in «L'Africa Romana» 9, 1991 (1992), 691 ss.; Id., Storia della chiesa in Sardegna dalle origini al Duemila, Roma 1999, 94, 109, 124, 129 s. La lettera è indirizzata al vescovo di Caralis Ianuarius.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Greg. M. Epist. II, 12, vd. A. Mastino, La Sardegna cristiana in età tardo-antica, in Eusebio da Cagliari alle sorgenti di Oropa. Convegno nazionale, Biella-Oropa, 21 e 22 settembre 1996, Atti a cura di B. Saiu Pinna, Biella 1999, 65; anche in La Sardegna paleocristiana tra Eusebio e Gregorio Magno, Atti del Convegno nazionale di studi, Cagliari 10-12 ottobre 1996, a cura di A. Mastino, G. Sotgiu, N. Spaccapelo, Cagliari 1999, 275.

ciali, ai quali l'imperatore pensava evidentemente di poter porre rimedio, liberando i rustici dalle prestazioni non ritenute più essenziali; del resto, per la Sardegna l'εὐκαρπία del mito è in realtà alquanto da ridimensionare, almeno nel basso impero 15. Nella prima età imperiale la situazione doveva essere meno difficile, per quanto lo sviluppo della monocoltura cerealicola, che è una delle ragioni che determinarono la necessità di consistenti importazioni di manufatti e materiali rari nell'isola, può aver determinato un sottosviluppo economico che sembra caratterizzare nel suo insieme la Sardegna imperiale ed in particolare il Campidano; per la Marmilla poi, si osservi che il nome stesso di Las Plassas (localmente Is Pratzas) riflette il sardo campidanese práttsa, che deriva a sua volta dal latino platea, forse nel senso di 'aia', 'piazzola', nella quale si effettuava la trebbiatura 16.

Il documento epigrafico recentemente scoperto a Las Plassas ci

<sup>14</sup> La toponomastica conserva traccia del percorso originario: vd. p. es. S'ia (= Sa bia) Romanargia a Luna Matrona, cfr. A. Taramelli, Lunamatrona. Rinvenimento di tombe romane in località detta Corrazzu de Friaxiu, «NSA» 1911, 383; Pais, Storia della Sardegna e della Corsica, op. cit., 2, 52 nota 107; pochissimi i miliari tra Monastir e Fordongianus, vd. G. Sotgiu, L'epigrafia latina in Sardegna dopo il C.I.L. X e l'E.E. VIII, in ANRW, 2, 2.1, Berlin-New York 1988, 599 B 87 (Uras), 579 A 376 = AE 1973, 275 (Perda Arroia, Villanova Truschedu, 71 miglia da Karales); Ead., Nuovo miliario della via a Karalibus Turrem, « ASS » 46, 1989, 39 ss. (tra Villanova Truschedu e Fordongianus, 72 miglia da Karales); in realtà quest'ultimo miliario proviene dall'area di San Lussorio, ad un miglio a Sud di Forum Traiani, vd. R. Zucca, Ula Tirso, Un centro della Barbaria sarda, Dolianova 1999, 52 ss., con l'elenco dei miliari rinvenuti nel territorio di Forum Traiani. Per la strada interna che collegava Karales con Olbia, lungo le pendici occidentali del Gennargentu, vd. il miliario di Magnenzio e Decenzio della metà del IV secolo da Sa Cungiadura Manna di Serri, vd. ILSard. 384; per il miliario di Valentiniano di Santa Maria Alenza, presso Nuragus, vd. CIL 10 8026. Si noti che lungo la strada interna si iniziano ad avvertire preoccupazioni militari ancora nel II secolo d.C.: vd. l'epitafio del miles di un'unità anonima, forse la cohors I Sardorum, Germanus Nepos, morto a 32 anni, dopo 7 anni di servizio, sepolto dalla madre Fausta presso Santo Stefano di Nuragus, CIL 10 8323, cfr. Y. Le Bohec, La Sardaigne et l'armée romaine sous le Haut-Empire, Sassari 1990, 117 nota 29.

<sup>15</sup> Vd. Mastino, Le relazioni tra Africa e Sardegna cit., 45 s. e nota 172.

<sup>16</sup> Così M. Pittau, I nomi di paesi città regioni monti fiumi della Sardegna. Significato e origine (collana «La terra dei Re»), Cagliari 1997, 100. Diversamente A. Boscolo, Studi sulla Sardegna bizantina e giudicale, Cagliari 1985, 94, per il quale nella Sardegna medievale la «plazza» era un territorio di pertinenza di una casa colonica, con pozzo e tavolta orto irriguo, comunque «un ampio cortile o un'ampia distesa di terra non coltivata spesso antistante le costruzioni, spesso all'intorno o fra le costruzioni stesse».

porta indietro nel tempo, alle origini dell'organizzazione paganica in Sardegna, probabilmente nel I secolo d.C., comunque in epoca precedente alla constitutio Antoniana de civitate di Caracalla e dunque alla generalizzata diffusione della cittadinanza romana nella provincia; e ci porta in un'area, a ridosso della Giara di Gesturi, che geograficamente gravitava sulla colonia Iulia Augusta Uselis, l'attuale Usellus piuttosto che su Neapolis<sup>17</sup>, area nella quale forse la toponomastica moderna conserva sorprendentemente una traccia eloquente dell'originaria suddivisione in pagi: la forma attuale del nome del villaggio di Pau, alle pendici orientali del Monte Arci, in direzione di Usellus, di Ales e di Zeppara, forse è l'esito finale (che conosciamo attraverso i passaggi medioevali), del termine pagu(m), con la lenizione della -g- intervocalica, che si manifesta documentariamente nel volgare isolano nel corso del XII secolo<sup>18</sup>; del resto già Giovanni Lilliu aveva elencato alcuni toponimi rurali che potrebbero contenere «riflessi di civiltà e organizzazione rurale romana»: Pau (che deriverebbe appunto da pagum, « con decurtazione della -m dell'accusativo »), Simala (forse collegato ai Semilitenses di Sanluri), Luna Matrona, Ussaramanna (che deriverebbe da Upsara Magna) e Baressa (con suffisso analogo a quello presente nel toponimo Aquae Hypsitanae)19. Si tratterà di accertare se l'organizzazione paganica sia stata introdotta dai Romani solo in alcune aree della Sardegna, in particolare nei territori delle coloniae civium Romanorum, nell'area delle assegnazioni viritane a proletari o militari immigrati, oppure se raggruppasse distretti territoriali e comunità locali originarie, eredi dell'amministrazione punica, secondo uno dei diversi modelli dei pagi africani, i pagi stipendiariorum, per quanto come è noto il termine pagus copra realtà istituzionali alquanto differenti, nelle diverse province ed in Italia, a seconda delle epoche20; la co-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vd. E. Usai, R. Zucca, Colonia Iulia Augusta Uselis, «Studi Sardi» 26, 1981-85 (1986), 303 ss.

Debbo l'osservazione a G. Paulis. Vd. già Pittau, I nomi di paesi..., op. cit., 156, con le attestazioni medioevali della forma Pau, a partire dal Condaghe di Bonarcado. Dubbi sono stati recentemente espressi da H.-J. Wolf, Recensione al volume di Pittau, I nomi di paesi..., op. cit., «Rivista italiana di onomastica» 5, 1999, 172 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> G. Lilliu, Siddi. Tomba romana imperiale in contrada Is Arroccas di Codinas, « NSA » 1940, 253 nota 5.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Vd. G. Ch. Picard, Le pagus dans l'Afrique romaine, « Karthago » 15, 1969-70, 3 ss.; G.I. Luzzatto, Nota minima sulla struttura dei pagi nell'Africa romana, in Festschrift Pan. J. Zepos, Atene-Friburgo-Colonia 1973, 527 ss.

stituzione di Giuliano sembrerebbe sottintendere un'organizzazione paganica diffusa, relativa a tutto il territorio isolano. Cesare Letta ha recentemente osservato che « il punto di aggregazione del pagus era di norma un santuario, intorno a cui dovevano organizzarsi l'attività economica (fiere e mercati) e quella amministrativa (assemblea del pagus, elezione dei suoi magistrati) »; e ciò spiegherebbe come mai « la stragrande maggioranza delle opere pubbliche curate dai magistrati del pagus o comunque in esecuzione di delibere del pagus riguardi un santuario e i suoi annessi, senza che si debba necessariamente supporre che il pagus avesse competenze esclusivamente religiose »<sup>21</sup>; si spiega la «funzione aggregativa » dei santuari rurali, moltissimi dei quali erano dedicati a Giove oppure, meno frequentemente, ad Ercole, isolati o collocati entro uno dei vici del territorio<sup>22</sup>.

Particolarmente rilevante è la collocazione geografica di Las Plassas, comune che attualmente si trova in provincia di Cagliari anziché in quella di Oristano, inserito nella circoscrizione diocesana di Ales-Terralba e più precisamente nell'antico territorio della diocesi di Usellus (poi Ales), che sostanzialmente sembra coincidere con l'originaria pertica della colonia romana di Uselis. La diocesi medioevale di Usellus successivamente arrivò a fondersi con la diocesi di Terralba, la quale sembra aver ereditato il territorio appartenuto invece alla città romana di Neapolis. Ignoriamo totalmente l'anello di congiunzione tra l'età tardo antica e bizantina e l'età giudicale, quando Las Plassas (che attualmente ha un territorio vasto appena 11 kmq.) compare significativamente ai margini meridionali del Giudicato di Arborea, sul Rio Mannu. Com'è noto i confini diocesani ed i confini giudicali in Sardegna conservano traccia dell'originaria appartenenza dei diversi territori a singoli municipi e colonie in età romana; anche le curatorie medioevali e gli stessi comuni moderni (che nelle pianure della Marmilla hanno territori microscopici, senza confronti con altre aree dell'isola) possono essere utili per ricostruire l'aggregazione del territorio e la sua ripartizione interna in età antica e tardo-antica, frutto di precise condi-

<sup>21</sup> Letta, L'epigrafia pubblica di vici e pagi..., art. cit., 35 s.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Vd. C. Letta, *I santuari rurali nell'Italia centro-appenninica: valori religiosi e funzione aggregativa*, «MEFRA» 104, 1992, 109-124: si veda in particolare 117 e nota 45 con l'elenco di ben 24 santuari paganici di Giove e di 20 santuari di Ercole.

zioni economiche ed ambientali che hanno condizionato l'insediamento. Se veramente la Marmilla, con il reticolo delle sue articolazioni interne eredi con tutta probabilità delle circoscrizioni territoriali paganiche, era ricompresa in età imperiale nella pertica della colonia Iulia Augusta Uselis<sup>23</sup>, il problema è capire se ciò significasse già nel I secolo d.C. che tutti i contadini presenti sul territorio fossero in possesso della cittadinanza romana, che sicuramente era attribuita ai magistrati cittadini ed all'intera popolazione urbana. Tale ipotesi appare improbabile, ma anzi immaginerei che la popolazione rurale, la rustica plebs, era composta in realtà da incolae peregrini, adtributi alla colonia fin da età augustea, se ad Augusto risale effettivamente la nascita della colonia, senza l'improbabile fase intermedia municipale, che pure è stata ripetutamente ipotizzata, per spiegare il silenzio di Plinio<sup>24</sup>. Il nostro pagus doveva essere amministrativamente e giuridicamente controllato dal capoluogo della colonia, un po' come i pagi civium Romanorum della pertica di Cartagine<sup>25</sup>; ma nel contesto isolano i pagi dell'alto impero sembrano abi-

<sup>23</sup> CIL 10 7845 = ILS 6107 e Usai, Zucca, Colonia Iulia Augusta Uselis, art. cit., 327 ss. (I settembre 158).

<sup>25</sup> Per i pagi cartaginesi, vd. J. Gascou, Les pagi carthaginois, in Villes et campagnes dans l'Empire romain. Actes du colloque d'Aix-en-Provence, 16-17 mai 1980 (A. Février e Ph. Leveau edd.), Aix-en-Provence 1982, 139 ss.; M. Christol, Remarques sur une inscription de Thugga: le pagus dans la colonie de Carthage au Ier siècle ap. J.-C., in Epi-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Come è noto, Plinio il vecchio (n.h. 3.7.85) conosce un'unica colonia in Sardegna, Turris Libisonis, per quanto la tradizione manoscritta sia stata recentemente discussa da L. Polverini, Una lettera di Borghesi a Niebuhr (e l'iscrizione CIL X 7845), in Imperium Romanum. Studien zu Geschichte und Rezeption, Festschrift für Karl Christ zum 75. Geburtsag, P. Kneissl, V. Losemann edd., Stuttgart 1998, 580, che propone una nuova edizione del testo di Plinio: colonia autem Uselitarna seti quae vocatur ad Turrem Libisonis. In genere gli studiosi preferiscono ipotizzare l'esistenza di un più antico municipium Iulium Augustum Uselis che nella seconda metà del I secolo d.C. sarebbe stato promosso al rango di colonia (onoraria piuttosto che dedotta), vd. Usai, Zucca, Colonia Iulia Augusta Uselis, art. cit., 313 ss., con una rapida sintesi della questione e la bibliografia essenziale. A mio parere le soluzioni fin qui indicate ed i tre passaggi ipotizzati, dal municipio cesariano al municipio augusteo ed infine alla colonia (flavia?) sembrano francamente eccessivamente contorti; non è mai stata spiegata del resto l'assenza dell'ultimo ipotetico cognomentum (Flavia? Ulpia? Aelia? ecc.) nella tabula patronatus del 158 d.C., CIL 10 7845, dove la colonia è soltanto Iulia Augusta; di conseguenza non escluderei un errore del testo di Plinio, che d'altra parte poteva utilizzare fonti precedenti agli ultimi anni dell'età di Augusto, quando in Sardegna si costruiva la strada a Karalibus Turrem proprio nell'area campidanese, a Sud di Fordongianus.

tati da peregrini e non da cittadini romani; del resto manca al momento qualunque testimonianza di convivenza all'interno del territorio delle colonie di due distinte realtà istituzionali spesso sovrapposte in Nord Africa sullo stesso territorio o almeno sullo stesso centro abitato, i pagi composti da cittadini romani e le civitates peregrinae (spesso eredi dei castella punico-numidi), sul tipo delle civitates Barbariae collocate al di là del Tirso, presso Forum Traiani<sup>26</sup>.

La nostra iscrizione è incisa su un grande blocco di arenaria marnosa, rinvenuto casualmente nel 1994 presso la chiesa parrocchiale di Santa Maria Maddalena (alle pendici del colle sovrastato dal castello di Las Plassas, che dà il nome alla Marmilla, a m. 274 sul livello del mare)27 (Tavv. XIV-XV), durante i lavori di rifacimento di un muro che separa la casa del sig. Luigi Demuro e il tabacchino di Via Funtaneddas, ai piedi del colle del castello. Consegnato al Sindaco del Comune, il reperto si trova conservato presso la vecchia Scuola Elementare, ora adibita a biblioteca e centro di aggregazione, dove è stato studiato dal disegnatore Salvatore Ganga (ottobre 1999), che ha realizzato un accurato fac-simile, e dove ho potuto vederlo ancora il 14 gennaio 2000. Una prima sommaria descrizione, con la notizia del ritrovamento ed una buona fotografia, si deve a Giovanni Serreli, dottorando presso l'Istituto di Storia Medioevale dell'Università di Cagliari e collaboratore dell'Istituto per gli studi italo-iberici del Consiglio Nazionale delle ricerche di Cagliari, per l'« Almanacco Gallurese » 1999-200028.

Dimensioni: largh. cm. 98.5; alt. cm. 59 (due piedi romani); spess. cm. 40. Tabula ansata, con campo epigrafico molto danneggiato, con

larghezza residua di cm. 54; alt. cm. 45.

Alt. lettere: cm. 4.2.

Il testo, inserito entro una tabula ansata rilevata e con una semplice cornice e listello, può essere trascritto come segue (Tav. XVI):

co Gallurese » 7, 1999-2000, 60-63.

grafia. Actes du Colloque international d'épigraphie latine en mémoire de Attilio Degrassi, Rome 27-28 mai 1988, Rome 1991, 607 ss.; L. Maurin, Pagus Mercurialis Veteranorum Medelitanorum. Implantations vétéranes dans la vallée de l'Oued Miliane. Le dossier épigraphique, in «MEFRA» 107, 1995, 97-135.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Vd. R. Zucca, Le Civitates Barbariae e l'occupazione militare della Sardegna: aspetti e confronti con l'Africa, in «L'Africa Romana» 5, Sassari 1987, Sassari 1988, note 349 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Per la denominazione Marmilla dal latino mamilla, con esplicito riferimento alla forma del colle che sorge presso Las Plassas, vd. Pittau, I nomi di paesi..., op. cit., 114.
<sup>28</sup> G. Serreli, Las Plassas. Un insediamento rurale tra età antica e medioevo, « Almanac-

Templu[m]
I (ovis) O(ptimi) [M(aximi)]
Pagani Uneritan[i imp(ensam) vel pec(uniam)]
suam (sic) faciundu[m cura]—
runt idem[que]
dedicarunt [---].

Il monumento testimonia l'erezione e la dedica di un tempio di Giove Ottimo Massimo, a spese ed a cura dei Pagani Uneritani, per altro verso del tutto sconosciuti in Sardegna: si osservi il verbo nella forma contratta (non volgare) dedicarunt per dedicaverunt, che sembra dover richiedere un [cura]runt alle ll. 4-5, che non è in contrasto con la probabile impaginazione del testo di l. 4 (con 17 o 19 lettere) rispetto alla l. 3 (con almeno 18 lettere, ma con 22 o 23 lettere se si intende impensa o impensam, in una forma non abbreviata): non escluderei comunque del tutto una forma [curave|runt, che ci porterebbe a 19 lettere alla l. 4. Del resto imp(ensam) di l. 3 è solo supposto e totalmente integrato, per quanto non manchino confronti nell'epigrafia isolana, in genere in ablativo<sup>29</sup>; è possibile anche un'integrazione [pecuniam] o addirittura [p(ecuniam)]30; suam di linea 4 è una grafia ipercorretta, fondata sopra la caduta di -m finale31, per la pronuncia sua, che non impone di sciogliere l'abbreviazione di l. 3 imp(ensam) in accusativo anziché in ablativo oppure di integrare [impensam], che ci porterebbe a 23 lettere: l'uso dell'accusativo sembra alludere ad una scarsa conoscenza della lingua latina da parte dell'estensore del testo, che riferirei al I secolo d.C., in un'epoca in cui la -m finale non era sostanzialmente pronunciata, ma era ormai una semplice risonanza nasale della vocale precedente.

Si noti la caratteristica impaginazione delle due ultime linee, con un numero inferiore di lettere (11 a l. 5 e 10 a l. 6), con lunghi spazi vuoti dopo le singole parole, allo scopo di non modificare l'altezza delle lettere, che rimane costante nelle sei linee. Il lapicida ha preferito allineare le prime linee al centro, l'ultima sulla sinistra (difficile pensare alla presenza sulla destra della data consolare). Le parole sono separate da punti di separazione triangolari.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Vd. es. AE 1907, 119 = ILSard. 177 = Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 566 A 177, Zeppara (Ales): imp(ensis) suis. L'iscrizione è datata all'anno 62 d.C.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Un confronto sarebbe possibile ad esempio con *ILSard.* 245, Turris Libisonis: p(ecunia) s(ua) f(ecit); oppure con CIL 10 7628, Cagliari: p(osuit) p(ecunia) s(ua).

<sup>31</sup> V. Väänänen, Introduzione al latino volgare, Bologna 1962, §127.

La cronologia del testo è incerta anche se il nostro monumento va collocato con tutta probabilità alla metà del I secolo d.C.: convincente appare un confronto tipologico e formale con la nota iscrizione incisa sulla lastra di calcare rinvenuta a Zeppara in comune di Ales, ad una ventina di chilometri a Nord da Las Plassas, datata all'anno 62 d.C., sotto il consolato di P. Marius Celsus e L. Afinius Gallus<sup>32</sup>: siamo sempre nell'area della colonia romana di Uselis, ma alle pendici nord-occidentali della Giara di Gesturi; a parte la forma delle lettere abbastanza arcaica, spesso inseribili in un quadrato (tra l'altro la A con la traversa regolare, la C larga, con becco ed uncino: la E con i due bracci e la cravatta estesi ed uguali; la G con il pilastrino rettilineo verticale rilevato; la M e la N quasi quadrate; in particolare la M con le aste molto inclinate ed i vertici superiori ravvicinati; la P con occhiello aperto; la R con coda lunga e dritta, che parte dal bordo dell'occhiello aperto; la S con becco ed uncino ben pronunciati; la T con i due bracci allungati, ecc.), si segnala l'aspetto complessivo delle due tabulae, con il campo epigrafico curato e la cornice esterna appena sbozzata; ma si veda soprattutto l'analoga formula utilizzata a Zeppara, imp(ensis) suis f(aciundum) c(uraverunt)<sup>33</sup> e l'onomastica paleosarda, che è stata oggetto più volte di indagine, con confronti iberici ed africani: Mislius, Coral---l, Benets, Celele, Bacoru, Sabdaga, Obrisio.34 Del resto il confronto con l'iscrizione di Zeppara (loc. Genna Angius) è estremamente plausibile poiché essa si riferiva non già ad una villa rustica, come in genere si ripete dal Taramelli in poi, fuorviati dal toponimo<sup>35</sup>, ma con maggiore probabilità, come ha suggerito R.J. Rowland, ad un tempio, localizzato su un'altura, « un luogo sacro a una deità indigena » 36.

<sup>32</sup> AE 1907, 119 = ILSard. 177 = Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 566 A 177.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> In realtà sulla fotografia sono chiaramente visibili le lettere IMB.I.SVIS, lettere (B al posto di P ed I) che per Antonio Taramelli sarebbero solo frutto di tarde interpolazioni: «Il segno di B nella parola IM e l'accenno all'I, prima di SVIS, sono stati eseguiti dai recenti tentativi di leggere l'iscrizione», vd. A. Taramelli, Zeppara, Scoperta di iscrizione di età romana, «NSA» 1906, 199. Id., Cronaca. Notizie di recenti pubblicazioni, «ASS» 3, 1907, 270.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Vd. Pais, Storia della Sardegna e della Corsica, op. cit., 2, 79 nota 153; R.J. Rowland jr., Onomastic Remarks on Roman Sardinia, «Names » 21, 1973, 92 ss.; Usai, Zucca, Colonia Iulia Augusta Uselis, art. cit., 336 nota 222; Mastino, Analfabetismo..., art. cit., 510.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Genna Angius è la «porta [valico] dei bagni », ma *Angius/Bangius* può indicare genericamente rovine romane vd. G. Lilliu, *Per la topografia di Biora (Serri, Nu)*, «Studi Sardi » 7, 1947, 27 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> R.J. Rowland jr., Aspetti di continuità culturale nella Sardegna romana, «Latomus»

L'aspetto più interessante della nostra iscrizione, che estende la documentazione relativa al culto romano di Giove Ottimo Massimo nell'isola, è rappresentato dalla menzione dei Pagani Uneritani, un etnico che indica non i notabili del pagus, ma l'intera collettività di un territorio rurale, peregrini e non ancora cives Romani, che effettuano la dedica di un tempio dedicato al dio del Campidoglio romano. Per definire l'origine dell'etnico occorre partire da una base derivazionale Uner-, che potrebbe confrontarsi con alcuni toponimi preromani della Sardegna recentemente raccolti da Giulio Paulis, nelle «serie onomastiche di probabile origine preromana e di etimologia oscura nella toponomastica moderna »37: più precisamente penso a Unerte di Ollolai, a Funtana Unertore di Orune ed a Unerzolo di Fonni. Che la sillaba -te (foneticamente -ve) di Unerte sia un elemento suffissale sembra probabile sulla base di un confronto con i toponimi preromani di area barbaricina talerde e usurde, citati recentemente da H.J. Wolf 38. Più stringente sarebbe il confronto che mi viene suggerito da Giovanni Serreli con la terra aratoria collocata in Uneri, in Marmilla, dunque nel territorio di un villaggio medioevale scomparso, ricordato da un unico documento medioevale del 1102, con riferimento ad un terreno arabile ceduto dal giudice di Arborea Torbeno de Lacon Zori e dalla moglie Anna de Zori a favore del cugino Costantino Dorrubu (in passato appartenuto al giudice Orzocco)39: il toponimo continuerebbe un'antica denominazione protosarda, dalla quale sembrerebbe poter ipoteticamente derivare l'etnico Uneritani, riferito non solo agli abitanti del vicus collocato alle falde del colle di Las Plassas, ma ai contadini stanziati nel più ampio territorio del pagus. Un problema è rappresentato dal fatto che la più recente edizione del documento, curata da Pao-

36, 1977, 467; vd. Usai, Zucca, Colonia Iulia Augusta Uselis, art. cit., 335 nota 220. Una ricognizione effettuata a Genna Angius nel 1981 da Emina Usai e Raimondo Zucca portò a riconoscere un edificio rettangolare in blocchi di marna, legati da incavi a coda di rondine, come nel tempio del Sardus Pater ad Antas, preceduto da un portico (informazioni orali di R. Zucca).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> G. Paulis, I nomi di luogo della Sardegna, 1, Sassari 1987, 450.

<sup>38</sup> H.J. Wolf, Toponomastica barbaricina, Nuoro 1998, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vd. P. Tola, Codex diplomaticus Sardiniae, 1, Torino 1861, sec. XI, doc. xXII, 165 s.: «dedimi in Uneri terra aratoria ante sa de patre meu»; per la data e per una prima edizione, vd. F.C. Casula, Onciale e semionciale in Sardegna nel secolo XII, in AA.VV., Studi di paleografia e diplomatica, Padova 1974, 120 l. 23; per la cronologia, vd. anche Genealogie medioevali di Sardegna, Cagliari-Sassari 1984, 163, I, 15.

lo Merci, ci allontana da questa ipotesi, perchè il testo andrebbe parzialmente rettificato, rispetto all'edizione del Tola del 1861: « dedimi in Nuneri terra aratoria ante sa de patre meu»; se non si dovesse pensare ad una grafia inesatta (con ripetizione erronea della n finale della preposizione in), il toponimo in questione in realtà potrebbe non aver nulla a che fare con il nostro testo<sup>40</sup>.

Il suffisso -itani, indicante popolazioni rurali, è relativamente diffuso in Sardegna, almeno in rapporto al ben più attestato suffisso -enses, tipo Ilienses, Galillenses, Alticienses, Coracenses, Corpicenses, Fifenses, Maltamonenses, Porticenses, Semilitenses, Sorabenses, ecc.: i casi più significativi sono quelli, sicuramente di origine paleosarda, dei Ciddilitani-Giddilitani a Cuglieri-Tresnuraghes rispettivamente nel I secolo a.C. e nel I secolo d.C.41, dei Celes(itani) e dei Cusin(itani) a Sorabile, l'attuale Fonni in Barbagia, sicuramente da identificare con i Κουνουσιτανοί e con i Κελσιτανοί di Tolomeo<sup>42</sup>. Ancora in Barbagia, ma sul Tirso ed al confine con gli Ilienses, si conoscono i Nurr(itani) di Orotelli-Orani, un popolo ricordato per aver fornito gli effettivi di un reparto militare romano, impegnato in Mauretania Cesariense nel corso del II secolo d.C., la cohors I Nurritanorum<sup>43</sup>; infine si possono ricordare gli oscuri Σκαπιτανοί ancora nella Geografia di Tolomeo44 ed i Moddol(-) di Villasor, che probabilmente vanno intesi come Moddol(itani)45. Più comune è il suffisso -itani con riferimento a popolazioni urbane, come per Caralitani, Sulcitani,

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> P. Merci, Il più antico documento volgare arborense, « Medioevo romanzo » 5, 1978, 371 r. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> CIL 1-2<sup>2</sup> 2227 = EE 8 732 = ILS 5983 = A. Mastino, Cornus nella storia degli studi (con un catalogo delle iscrizioni rinvenute nel territorio del comune di Cuglieri), Cagliari 1979 (2a ed. Cagliari 1982), 123 n. 23 = Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 667 C 117 (Ciddilitani); CIL 1.2<sup>2</sup> 2227 = 10 7930 = ILLRP 1, 227 n. 478 e add. 11, 387 = ILS 5983 = Mastino, Cornus cit., 121 n. 20 = Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 664 C 97 (Giddilitani).

<sup>42</sup> CIL 10 7889; vd. Ptol. 3.3.6. Vd. anche il Celele di AE 1907, 119 = ILSard. 177 = Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 566 A 177 (Zeppara, Ales), una Iulia Cellelle di AE 1980, 534 (Bosa) ed una Valeria L(a)urens Caelesitana a San Saturno di Cagliari in Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 616 s. E3 (il cognome L(a)urens è probabilmente frainteso, vd. fotografia alla tav. xx.1), cfr. P. Ruggeri, Nota minima sulle componenti etniche del municipio di Karales alla luce dell'analisi onomastica, in «L'Africa Romana», 8, Cagliari 1990, Sassari 1991, 905 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> EE 8 729. Per la cohors I Nurritanorum, cfr. Mastino, Le relazioni tra Africa e Sardegna, cit., 32.

<sup>44</sup> Ptol. 3.3.6.

<sup>45</sup> ILSard, 1 168.

Turritani, Neapolitani, Ypsitani, Noritani ecc.; vd. ora l'enigmatico caso di un Sicositanus a Sulci, che però va messo in rapporto forse con la città di Icosium (Algeri), nella Mauretania Cesariense<sup>46</sup> oppure più probabilmente con il centro iberico Sykkosa<sup>47</sup>. Mi pare debba ricavarsi conclusivamente che il suffisso -itani rappresenti un elemento suffissale non necessariamente preromano, utilizzato per indicare gruppi etnici o addirittura popoli, così come supposto già dal Terracini, dal Faust e dal Pellegrini48; tale suffisso, certamente meno significativo del suffisso pre-romano ben più attestato -enses, non può invece essere ritenuto in Sardegna, come pure è stato ipotizzato da altri studiosi, un incrocio tra il suffisso greco -itns, indicante etnici, con l'omologo suffisso latino -anus<sup>49</sup>.

L'associazione di una radice Uner- di origine pre-romana con il suffisso -itani renderebbe plausibile la conclusione, di fronte ad un etnico paleosardo, che si è in presenza di un gruppo di contadini (dunque una rustica plebs) non immigrati ma discendenti da famiglie locali: tanto più è significativa la dedica di un tempio a Giove Ottimo Massimo, il dio del Campidoglio romano, in un'epoca in cui i Pagani Uneritani dovevano essere ancora privi della cittadinanza romana, in condizione di peregrini. Del resto, la presenza di etnici e di antroponimi di origine protosarda nell'area circostante la Marmilla è ben nota, pur in un quadro di avanzata romanizzazione: si pensi ai Maltamonenses ed ai Semilitenses di Sanluri, nelle terre del clarissimus Cens(orius) Secundinus e della h(onestissima) f(emina) Quarta, ricordati sui cippi terminali che erano stati strappati (ebulsi, da evellere) e nuovamente collocati con l'impiego di monumentali blocchi monolitici50; oppure ai Moddol(itani?) di Villasor, contadini che la-

tioco), vd. Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 616 n. E 1.

<sup>46</sup> T. Fulcinius Ingeniosus, natione Sicositanus, vissuto 26 anni e sepolto a Sulci (S. An-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Vd. R. Zucca, Insulae Sardiniae et Corsicae (in preparazione): Sicositanus potrebbe essere un etnico di area iberica corrispondente al centro di Sykkosa ricordato da Tolomeo e, probabilmente, all'etnico Suconenses di due equites della turma Salluitana nel Decretum Cn. Pompei Strabonis, CIL 12 709 = ILS 8888 = ILLRP 515.

<sup>48</sup> B. Terracini, Osservazioni sugli strati più antichi della toponomastica, ristampa in Pagine e appunti di linguistica storica, Firenze 1957, 101 s.; M. Faust, Die antiken Einwohner-namen und Völkernamen auf -itani, -etani. Eine Untersuchung zur Frage des west-mediterranen Substrats, Göttingen 1966; G.B. Pellegrini, Toponomastica italiana, Milano 1990, 44, 422.

<sup>49</sup> P. Tekavčič, Grammatica storica dell'italiano, 3, Bologna 1972, § 1535. 50 EE 8 719, vd. Pais, Storia della Sardegna e della Corsica, op. cit., 2, 86.

voravano in un fundus lungo la strada per Turris, ad una ventina di miglia da Karales<sup>51</sup>; ai Galillenses, i pastori sardi del Gerrei, impegnati ad occupare ancora in età neroniana le pianure della Trexenta assegnate dall'autorità romana ai Patulcenses Campani<sup>52</sup>. Per gli antroponimi, si sono citati gli eloquenti esempi contenuti nell'iscrizione di Zeppara (Mislius, Cora[---], Benets, Celele, Bacoru, Sabdaga, Obrisio) 53; un altro caso particolarmente singolare è quello di Antomia Urri filia, di cui ci è rimasto l'epitafio a Nuragus (l'antica Valentia) pertinente ad un sarcofago in trachite che restituì insieme ad un modesto corredo vascolare una moneta in bronzo di Filippo l'Arabo del 247 d.C.54 Il cognome del padre, Urrus, evidentemente encorico, denota la persistenza nel centro romano, ancora nel III secolo d.C., di elementi di antica estrazione indigena, del resto confermati - pur in un quadro cronologico meno definito - dalle iscrizioni funerarie di un I/.. lus Barecis filius, marito di una Tilia55 e di un Debos Pat<sup>56</sup>. A meno che anche questo non sia un elemento per sostenere una profonda trasformazione nella composizione sociale della città romana e l'ingresso di popolazione arrivata dal contado che ha finito per sommergere le famiglie di origine romana. Per indicare solo qualche altro caso, citerò l'Amocada di Assolo<sup>57</sup>, che si può confrontare ad esempio con la Valeria Amoccada di Vallermosa<sup>58</sup>; ma gli esempi potrebbero moltiplicarsi<sup>59</sup>.

La formula utilizzata nella nostra dedica appare singolare: raramente infatti le iscrizioni relative al culto di Giove Ottimo Massimo fanno riferimento ad un *templum*, sia in Italia<sup>60</sup> che nelle pro-

<sup>51</sup> ILSard, 1 168.

<sup>52</sup> Vd. M. Bonello Lai, Sulla localizzazione delle sedi di Galillenses e Patulcenses Campani, in La Tavola di Esterzili. Il conflitto tra pastori e contadini nella Barbaria Sarda, Atti convegno Esterzili, 13 giugno 1992, a cura di A. Mastino, Sassari 1993, 49 ss.; per la Trexenta, vd. M. Pittau, La localizzazione dei Galillenses e dei Patulcenses, ibid., 123 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> AE 1907, 119 = ILSard. 177 = Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 566 A 177.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> AE 1904, 53 = ILSard. 174. Vd. Pais, Storia della Sardegna e della Corsica, op. cit., 2, 78 nota 151.

<sup>55</sup> ILSard. 1 175.

<sup>56</sup> ILSard. 1 176, vd. ora A. Corda, Note di epigrafia latina dal territorio di Isili, in «Quaderni di epigrafia, Cattedra di Epigrafia latina, Univ. Cagliari » 2, 1995, 10 ss. n. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> CIL 10 7848.

<sup>58</sup> CIL 10 7842.

<sup>59</sup> Vd. Mastino, Analfabetismo..., art. cit., 510 ss.

<sup>60</sup> L'osservazione è di Maria Milvia Morciano che ringrazio. Vd. CIL 9 2441 (da Sepino): templum I(ovis) O(ptimi) M(aximi).

vince<sup>61</sup>: citerò tra tutti però lo straordinario esempio del templum Capitoli promesso pago et civitati Numlulitanae, dedicato nel 170 [I]ovi Optimo Maximo, Iunoni Reginae, Minervae Augustae, durante la 24a potestà tribunicia di Marco Aurelio, attualmente in corso di riedizione da parte della mia allieva Valentina Porcheddu<sup>62</sup>; il termine templum compare più regolarmente nelle fonti letterarie<sup>63</sup>; del resto più frequente è l'espressione aedes<sup>64</sup>. In Sardegna, templum è usato ad esempio per indicare il santuario del Sardus Pater Bab[---] di Antas-Fluminimaggiore, restaurato per iniziativa di Caracalla dal governatore Q. Co[el]ius (o Co[cce]ius) Proculus <sup>65</sup>; oppure per il templum Fortunae a Turris Libisonis, un'espressione ripresa dalle Carte d'Arborea, che menzionano anche il Capitolium<sup>66</sup>; meno significativo l'uso funerario testimoniato ripetutamente negli ipogei del complesso della Grotta delle Vipere a Cagliari<sup>67</sup>, oltre che in alcune falsae<sup>68</sup>.

Il culto di Giove non è estraneo alla *Barbaria* sarda, come dimostra la recente scoperta di Armando Saba e di Raimondo Zucca, che hanno localizzato sul colle di Monti Onnariu a Bidonì, sulla riva sinistra del fiume Tirso, un tempio raso al suolo, con una scalinata terrazzata ed un altare rupestre dedicato ad *Iuppiter*<sup>69</sup>: per R. Zucca

<sup>61</sup> Vd. I.M. Barton, Capitoline Temples in Italy and the Provinces (especially Africa), in ANRW, 2.12.1, 1982, 259 ss. c 270 ss. (Africa).

<sup>62</sup> CIL 8 26121; vd. anche es. il templum dedicato Iovi est --- Vicstoriae est --- sin CIL 8 16909, Calama; il templsum I.O.M. Dsolicheno di Lambaesis in CIL 8 18221; infine ad Althiburos CIL 8 27774 ([---] Iovis [--- in] templo).

<sup>63</sup> Vd. p. es. Tac. Ann. 4. 57: ...s pecie dedicandi templa apud Capua Iovi. Plin., EP 3.6: ut in patria nostra celebri loco ponerem ac potissimus in Iovis templo...

<sup>64</sup> CIL 9 4663 (Aquae Cutiliae): Iovi Optimo Maximo, aedem...; 1496 cfr. 1497 (Pagus Veianus): Trebonius Primus aedem cum por[ticu---]. In Sardegna citerò ad esempio il tempio di Iside a Castelsardo: CIL 10 7948 = ILSard. 307, cfr. P. Melis, Antichità romane del territorio di Castelsardo (Sassari), « ASS » 37, 1992, 11 ss.: f(ecerunt) aedem a so(lo); oppure il tempio di Elat a Sulci, CIL 10 6513: hanc aedem ex s(enatus) c(onsulto) facfiundum coeravit].

 <sup>65</sup> CIL 10 7539 = AE 1971, 119, cfr. Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 583 B 13.
 66 CIL 10 7946; vd. 1480\* Carte d'Arborea: in restfitutionfe templi [Fofrtunae.

<sup>67</sup> Grotta delle vipere: CIL 10 7566 = CLE 1551, B1 (templum) e 7574 = CLE 1551, E1 (templa); vd. anche 7578 (νηός); per il contiguo ipogeo dei Vinii, vd. CIL 10 7719 (templum se[cu]ritati), vd. A. Mastino, Le iscrizioni rupestri del templum alla Securitas di T. Vinius Beryllus a Karales, in Rupes loquentes. Atti del Convegno internazionale di studio sulle «Iscrizioni rupestri di età romana in Italia», Roma-Bomarzo 13-15.х.1989, a cura di L. Gasperini, Roma 1992, 541 ss.

<sup>68</sup> CIL 10 1367\*: epitafio di Saturninus, in hoc templo iacet.

<sup>69</sup> Vd. R. Zucca, Un altare rupestre di Iuppiter nella Barbaria sarda, in «L'Africa Ro-

il tempio di Giove fu elevato significativamente «proprio nell'area delle comunità organizzate dai Romani nella Barbaria sarda (civitates Barbariae) », cioè «in un luogo vergine di culti della Barbaria», sulla riva sinistra del fiume Tirso, vera e propria frontiera fortificata tra i monti occupati dalle popolazioni sarde resistenti e la Romamia costiera: forse quel tempio doveva accogliere alla fine dell'età repubblicana degli «ex voto per una vittoria dei Romani sui Sardi, un templum Iovis, il dio del quale rivestivano le insegne i generali vittoriosi nel triumphus »70. A tale contesto è stato spesso associato il santuario nuragico di Santa Vittoria di Serri, distrutto da un incendio che Giovanni Lilliu ha voluto collegare alle stragi ed agli incendi evocati da Strabone, a proposito dei barbari isolani che, concluse le loro razzie, venivano sorpresi con degli stratagemmi dai comandanti romani mentre celebravano per parecchi giorni i loro festini, dopo essersi procurato un abbondante bottino71. Una situazione analoga è stata recentemente segnalata da Cesare Letta per la chiesa di S. Maria della Vittoria di Fontecchio, nel territorio della vestina Peltuinum, dove sembra attestato il culto di Iuppiter Quirinus, curato dai magistri di un pagus nel I secolo a.C.72

Andrebbe esclusa viceversa l'ipotesi di una reinterpretazione isolana del culto di *Iuppiter*, che potrebbe conservarci « una testimonianza di sincretismo tra una divinità indigena dei Sardi ed il dio Giove romano»; confronti con un santuario talaiotico di Maiorca, avrebbero teoricamente consentito di formulare per analogia l'ipotesi di una interpretazione del culto del toro paleosardo in età imperiale romana, che pure sembrerebbe testimoniata in Sardegna ad esempio nel santuario di Santa Vittoria di Serri<sup>73</sup>. Resterei su tale posizione, per quanto Cesare Letta abbia recentemente rilevato, in relazione ai santuari dell'Italia appenninica, come « la frequenza dell'epiclesi romana *Optimus Maximus* non deve far pensare all'in-

mana », 12, Olbia 1996, Sassari 1998, 1205-1211: il testo della dedica incisa sull'ara sarebbe Dei / Iovis.

<sup>70</sup> Zucca, Un altare rupestre..., art. cit., 1209 s.

<sup>7</sup> Vd. già Pais, Storia della Sardegna e della Corsica..., op. cit., 2, 318 e 430 s.; G. Lil-liu, La civiltà dei Sardi dal Paleolitico all'età dei nuraghi, Torino 1988<sup>3</sup>, 460, a proposito di Strab. 5,2.7.

<sup>22</sup> Letta, I santuari rurali..., art. cit., 110 s.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Vd. A. Taramelli, *Il tempio nuragico ed i monumenti primitivi di S. Vittoria di Serri (Cagliari)*, «MAL» 23, 1914, 352-354; per il culto taurino, *ibid.*, 400-406; altri esempi in Sardegna in Zucca, *Un altare rupestre*..., art. cit., 1210 nota 21.

nesto di un culto puramente romano, ma solo alla romanizzazione formale di un culto profondamente radicato nelle origini italiche e indeuropee »<sup>74</sup>. Ma ciò non è esattamente trasferibile nella realtà sarda, per la quale la civiltà nuragica si riallaccia a più antiche ori-

gini mediterranee.

Tale singolare presenza in pieno territorio barbaricino non può non richiamare il titulus trionfale inserito nella tabula picta (con la rappresentazione cartografica dell'isola, Sardiniae insulae forma, e con alcune scene di battaglia) dedicata a Giove da Tiberio Sempronio Gracco nel 174 a.C., a conclusione dei tre anni di guerra contro gli Ilienses del Maghine-Goceano e contro i Balari del Logudoro: dopo l'ascesa al colle capitolino e la celebrazione del trionfo, Tiberio Sempronio Gracco dedicò a Roma una tabula, al cui interno era inserito quello che Livio chiama un index epigrafico, che si concludeva con la frase: iterum triumphans in urbem Romam rediit; cuius rei ergo hanc tabulam donum Iovi dedit 75.

Un vero e proprio Capitolium (destinato al culto di Giove, Giunone e Minerva) dovè esistere in quasi tutte le colonie ed i municipi della Sardegna, in particolare nella capitale Karales, presso la piazza del Carmine e più precisamente nel sito della antica chiesa di San Nicola, ricordata dalle fonti come S. Nicolaus in Capitolio (nell'attuale Via Sassari)<sup>76</sup>: in una fonte agiografica medioevale, la passione di San Saturno, il Campidoglio di Karales viene collocato vicinum litoris mari et portae Karalitanae, accessibile attraverso una sacra via quae dicebatur Apollinis et ad locum qui dicebatur locus Novis Fontis<sup>77</sup>. A tale opera si richiama con tutta evidenza un umanista della fine del Cinquecento, Roderigo Hunno Baeza, nel suo «Caralis Panegyricus», dove precisa che il più importante tempio della città di Karales era dedicato a Giove Ottimo Massimo e si trovava nelle vici-

75 Liv. 41.28.8, vd. Meloni, La Sardegna romana..., op. cit., 78.

77 B.R. Motzo, San Saturno di Cagliari, «ASS» 16, 1926, 24, ora in Studi sui Bizantini in Sardegna e sull'agiografia sarda, Cagliari 1987, 169 s. e 186 v. 91; vd. ora R. Zucca, Il decoro urbano delle civitates Sardiniae et Corsicae: il contributo delle fonti letterarie

ed epigrafiche, in «L'Africa Romana», 10, Oristano 1992, Sassari 1994, 862.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Letta, I santuari rurali..., art. cit., 120.

<sup>76</sup> Vd. G. Spano, Scoperte archeologiche fattesi in Sardegna in tutto l'anno 1876, Cagliari 1876, 7; M. Cagiano de Azevedo, I Capitolia dell'impero romano, «MemPontAc» 5, 1940, 36; G. Stefani, in A. Pasolini, G. Stefani, Microstoria di un sito urbano: la chiesa di S. Nicola nella Piazza del Carmine a Cagliari, in AA.VV., Cagliari, omaggio ad una città, Oristano 1990, 15 s.

manze del porto, sulla via sacra, detta anche di Apollo: haec via sacra size Apollinis dicebatur; iuxta portum erat templum principale quod Iovis Optimi Maximi dicebatur78. Lidio Gasperini ha giustamente osservato che era il tempio di Apollo e non il Campidoglio a dare il nome alla strada, ricordata anche nella Passione di Sant'Efisio<sup>79</sup>: e ciò «potrebbe riflettere una anteriorità della aedes Apollinis rispetto al Capicolium», un indizio forse della più tarda introduzione del culto di Giove nell'isola80. Quel che è importante è che nel corso delle persecuzioni dioclezianee il Campidoglio di Karales era ancora in piema attività, se vi si svolgevano ancora sacrifici cruenti, come il 23 novembre 303 (o 304), data del martirio di Saturno, decapitato per volontà del preside Barbaro: congregata est itaque maxima multitudo paganorum, ut Iovi animales hostias, in Capitolio, quod est vicinum litoris maris et portae Karalitanae, solemniter immolarentur81. Proprio nel Campidoglio di Cagliari forse fu celebrato il trionfo di Tito Albucio sui mastrucati latrunculi di Cicerone<sup>82</sup>.

Le Carte d'Arborea citano il *Capitolium* di Turris Libisonis, presso il tempio della Fortuna, dove sarebbe stato martirizzato *Statilius Optimus Turrit(anus)*, marito di una *Nerina Chri[sti]ana, in Capitolio ipsius civ[itatis c]aptus*; ma l'affidabilità di tale fonte è sostanzialmente inesistente<sup>83</sup>; analogo valore ha il riferimento al tempio di Giove ad Olbia, nella cronaca di Severino<sup>84</sup>.

Un altro Capitolium doveva invece esistere sicuramente anche a Tharros, dove in età cesariana fu eretto sul foro o sul prolungamento del piazzale lastricato (ma in una posizione urbanistica ab-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> F. Alziator, Il 'Caralis Panegyricus' di Roderigo Hunno Baeza, Cagliari 1954, 42; per la localizzazione del foro di Karales, vd. F. Porrà, Osservazioni sul materiale epigrafico citato da Roderigo Hunno Baeza nel 'Caralis Panegyricus', «Annali Fac. Lettere e Fil., Univ. Cagliari» 1 = 38, 1976-77 (1980), 182 nota 4; Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 613 s. n. C21. Per una localizzazione del tempio di Giove sul colle di Castello, vd. G. Spano, Topografia dell'antica Karalis, «BAS» 8, 1862, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Passio S. Ephysii martyris, in Acta Sanctorum. Ianuarius, Antuerpiae 1643 (Passio S. Ephysii), 1002.

<sup>80</sup> L. Gasperini, in Zucca, Il decoro urbano..., op. cit., 863 nota 45.

<sup>81</sup> Motzo, San Saturno..., art. cit., 178.

<sup>&</sup>lt;sup>∞</sup> Cic., prov. consul 7.15; vd. A. Mastino, Saggio introduttivo, in Pais, Storia della Sardegna e della Corsica..., op. cit., 1, 20.

<sup>83</sup> CIL 10 1480\*, Porto Torres, vd. P. Martini, Iscrizione di Statilio, «BAS» 2, 1856, 38 ss.; cfr. ora A. Mastino, P. Ruggeri, I falsi epigrafici romani delle Carte d'Arborea, in Le Carte d'Arborea. Falsi e falsari nella Sardegna del XIX secolo, Oristano 1997, 267 n. 6.

<sup>4</sup> Vd. P. Martini, Geografia antica. Olbia ed Ogrille, «BAS» 3, 1857, 154.

bastanza irregolare) un edificio monumentale, forse un tempio tetrastilo di ordine corinzio-italico, di cui ci restano alcuni capitelli ed una dedica frammentaria: una testimonianza preziosa dell'«alto grado di romanizzazione della città a tale livello cronologico »85. Del tutto inattendibile la notizia di un tempio di Giove a Tharros, ripresa dalla *Storia* di Giorgio di Lacon e di Antonio di Ploaghe nelle famigerate Carte d'Arborea<sup>86</sup>; analoga notizia si possiede per Olbia<sup>87</sup>.

A Giove, Giunone e Minerva del resto un gruppo di coloni falisci stabilitisi forse nella Sardegna orientale (Falesce quei in Sardinia sunt) aveva dedicato forse attorno alla metà del II secolo a.C. una tavola bronzea, conservata in un tempio di Falerii, nel Lazio (S.

Maria di Falleri, Civita Castellana)88.

Non mancano altre testimonianze epigrafiche e monumentali del culto di Giove in Sardegna<sup>89</sup>: in una epigrafe rinvenuta a Martis in località La Balza e parzialmente pubblicata vent'anni fa da Roberto Caprara si conserva una dedica *Iovi Optimo Maximo, Iunoni Regin (a)e, Minerv (a)e*, ma anche *Spei, Salu[ti]*, ecc., effettuata per la salvezza, l'incolumità, il ritorno e le vittorie di Massimino il Trace, di suo figlio Massimo e di tutta la *domus divina*, forse nel 238, alla vigilia dello scontro con i Gordiani o più probabilmente tra il 236 ed il 237, a conclusione delle campagne contro Daci e Sarmati<sup>90</sup>: allo

87 G. Spano, Città di Olbia e sua antica cattedrale, «BAS» 6, 1860, 171.

<sup>89</sup> Vd. già G. Sotgiu, *Culti e divinità nella Sardegna romana attraverso le iscrizioni*, «Studi Sardi » 12-13, 1952-54 (1955), 580 (ma solo per il culto di Giove Dolicheno).

<sup>85</sup> Zucca, Il decoro urbano..., art. cit., 892 e nota 195. Per i capitelli, vd. G. Nieddu, La decorazione architettonica della Sardegna romana, Oristano 1992, 58 s. n. 32 e R. Zucca, Tharros, Oristano 1993, 103 s. Per la dedica, vd. G. Sotgiu, Nuove iscrizioni inedite sarde, « Annali Fac. Lettere, Fil., Mag., Univ. Cagliari » 32, 1969, 46 n. 55 = Ead., L'Epigrafia..., art. cit., 59 B57.

<sup>86</sup> G. Spano, L'antica città di Nora, «BAS» 9, 1863, 102.

<sup>88</sup> CIL 1<sup>2</sup> 364 = 11 3078 = ILS 3083 = ILLRP I, 128 s. n. 192. Si tratterebbe di una vera e propria deduzione coloniaria decisa da Gaio Gracco nel 123-122 a.C. secondo E. Peruzzi, La lamina dei cuochi falischi, «Atti Accad. Toscana La Colombaria» 17, 1966, 115 ss., il quale pone comunque il terminus post quem del 130 a.C. Vd. M. Bonello Lai, A. Mastino, Il territorio di Siniscola in età romana, in AA.VV., Siniscola dalle origini ai nostri giorni a cura di E. Espa, Ozieri 1994, 162.

<sup>90</sup> R. Caprara, Iscrizione deprecatoria. Loc La Balza (Martis), in AA.VV., Settimana dei beni culturali 1979, Guida alle mostre (a cura del Ministero per i beni culturali e ambientali), Sassari 1979, 65 s. n. 8; Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 646 B 161, con le perplessità legate all'interpretazione del documento, che meriterebbe un'edizione definitiva.

stato non sembra conservato il nome del dedicante, forse l'anonimo prefetto ricordato in un miliario olbiense dello stesso periodo (da Pedra Zoccada)<sup>91</sup>.

Un signaculum in bronzo rinvenuto a San Vero Milis con la scritta dic(atus) / sum / Iov(i) testimonia la presenza nell'Oristanese di un santuario di Giove, al quale forse appartenevano gli oggetti sui qua-

li si imprimeva la scritta votiva<sup>92</sup>.

Ancora all'Oristanese ci porta un frammento marmoreo opistografo rinvenuto a Forum Traiani, presso il santuario martiriale di San Lussorio, che potrebbe contenere nella fase più antica il riferimento ad un sacerdote addetto al culto imperiale, un Augus[talis] (o meno probabilmente ad un Augus[tus]), a proposito di una dedica di

un edificio o di un oggetto [I]ovis93.

Ci resta infine da citare un'epigrafe rinvenuta ad Ossi nel Sassarese (da Turris Libisonis), parzialmente fraintesa dal Bormann, con una dedica [Iovi Sa]ncto Dol(icheno), effettuata in relazione ad un voto per la salvezza e la vittoria di Settimio Severo, di Caracalla e di Geta, forse in occasione della campagna contro i Britanni conclusa con l'elevazione di Geta ad Augusto. Credo che il testo possa essere così ricostruito: [Iovi Sa]ncto Dol(icheno), vo[t(um) pro / salute et vi]ct(oria) dom(inorum) n(ostrorum trium) [Aug(ustorum trium) / Severi et Anto]nini et Get[ae]<sup>94</sup>. La dedica ci porta però ad un differente contesto culturale, con l'introduzione del culto militare siro-ittita di Giove Dolicheno, forse arrivato in Sardegna dall'oriente, all'indomani della campagna partica di Settimio Severo<sup>95</sup>.

Va invece esclusa da questa lista la lastra marmorea frammentaria rinvenuta a Nora, con una dubbia dedica che è stata erroneamente intesa [---]m Iovi (?), riferita all'età di Settimio Severo, Caracalla e Geta Augusti tra il 209 ed il 211; più probabile appare una differente interpretazione, in relazione alla dedica ad un governatore della Sardegna, di cui ci è conservato parte del cursus honorum

<sup>92</sup> AE 1972, 228 = Sotgiu, L'Epigrafia..., art. cit., 605 B 103 b.

94 CIL 10 7949.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> EE 8 798 = AE 1975, 466 e Sotgiu, L'epigrafia..., art. cit., 613 C19, cfr. Meloni, L'amministrazione della Sardegna da Augusto all'invasione vandalica, Roma 1966, 212 s. pros. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> CIL 10 7862, vd. R. Zucca, Le iscrizioni latine del martyrium di Luxurius (Forum Traiani-Sardinia), Oristano 1988, 41 n. 10.

<sup>55</sup> Vd. Meloni, La Sardegna romana, op. cit., 397 ss.

in ordine inverso: [M. Domitio] M. f. Qui(rina) [Tertio], procuratore

imperiale e prefetto della Sardegna<sup>96</sup>.

Tra le statue di Giove rinvenute nell'isola, si ricorderà il frammento forse di età adrianea conservato al Museo Nazionale di Sassari e rivenuto a Turris Libisonis<sup>97</sup>, oltre ad alcune statuine in terra cotta finora note, una delle quali rinvenuta in Ogliastra, a Perdasdefogu<sup>98</sup>.

Il culto di Giove Ammone, di origine egiziana, è testimoniato a Turris Libisonis da un puteale marmoreo decorato, probabilmente di età antonina, rinvenuto in una delle tabernae scavate nel così detto complesso del Palazzo di Re Barbaro<sup>99</sup>, dall'erma di guerriero con elmo di tipo calcidico ornato da corna di ariete in marmo numidico, datata al I secolo di C. 100 e dalla decorazione dell'urna cineraria della fine I-inizi II secolo di C(aius) Vehilius C(ai) l(ibertus) Coll(ina) Rufus, dove sono rappresentate anche due sfingi 101: si tratta di un prodotto di sicura fabbrica urbana, analogo alle tre urne cinerarie marmoree con tabula epigrafica, recentemente sequestrate ad Olbia (rinvenute a Roma, poi conservate in un'antica collezione inglese), una delle quali inedita 102.

96 AE 1971, 123 = Sotgiu, Nuove iscrizioni inedite sarde, art. cit., 9 ss. n. 3 = Ead., L'Epigrafia..., art. cit., 584 B 20; per una lettura differente, [---]mio Vi[---], vd. già AE 1974, 359. Ma soprattutto R. Zucca, Un nuovo procurator provinciae Cyrenarum, in La Cirenaica in età antica. Atti del convegno internazionale di studi, Macerata, 18-20 Maggio 1995, a cura di E. Catani e S.M. Marengo, Macerata 1998, 623 ss., che pensa ad una dedica in onore di [M. Domitius] M. f. Qui(rina) [Tertius, pro]c. Augg[[g]], [praef(ectus) pr(ovinciae)] Sard(iniae). Per la lista dei governatori della Sardegna di età severiana, vd. ora R. Zucca, in Insulae Christi, in preparazione.

<sup>97</sup> E. Equini Schneider, Catalogo delle sculture romane del Museo Naz. « G.A. Sanna » di Sassari e del Comune di Porto Torres (Soprintendenza ai beni archeologici per le

province di Sassari e Nuoro, Quaderni 7), Sassari 1979, 20 s. n. 5.

98 R.J. Rowland jr., The archaeology of Roman Sardinia: a Selected Typological Inventory, in ANRW, 2, 2.1, 1988, 785 e 790, con riferimento alla statuina da Perdasdefogu, sulla quale vd. Id., I ritrovamenti romani in Sardegna, Roma 1981, 99; R. Zucca, Osservazioni sulla romanizzazione dell'Ogliastra, in Studi Ogliastrini, 2, Cagliari 1987, 36; A. Mastino, P. Ruggeri, La romanizzazione dell'Ogliastra, «Sacer» 6, 1999, 31 e n. 90.

99 Vd. Meloni, La Sardegna romana, op. cit., 397; Equini Schneider, Sculture, op. cit.,

100 Equini Schneider, Sculture..., op. cit., 38 n. 28; A. Mastino, Popolazione e classi sociali a Turris Libisonis: i legami con Ostia, in A. Boninu, M. Le Glay, A. Mastino, Turris Libisonis colonia Iulia, Sassari 1984, 66.

101 CIL 10 7967 = Equini Schneider, Sculture..., op. cit., 42 sg. n. 35, cfr. Mastino,

Popolazione..., art. cit., 88 n. 2.

102 Roma in hortis Iustinianis; poi nel Lowther Castle presso Penrith, Westmoreland, a breve distanza dal Vallo di Adriano; oggi Olbia, Soprintendenza archeolo-

Un'analoga attestazione possediamo anche per Bosa<sup>103</sup>.

Anche l'onomastica isolana conserva traccia di un antichissimo calco di *Iuppiter*, documentato ad esempio dal nome *Iobiana*, in età tardo-antica<sup>104</sup>.

L'insieme dei dati fin qui presentati è coerente con le informamostro possesso fornite dalla più recente ricerca archeoloche pure non ha potuto confermare l'esistenza di un tempio dell'abitato di Las Plassas oppure addimura sul colle, dal quale il blocco con la dedica effettuata dai Pa-Uncritani potrebbe essere precipitato, reimpiegato poi in epoca medioevale in un muro alla periferia settentrionale del villaggio sottostante, per quanto una tradizione locale vuole che il paese si trovasse in epoca giudicale molto più a Sud, a ridosso del Rio Manpresso l'antica chiesa di Santa Maria delle Grazie, spesso allagata dal fiume: il castello medioevale, costruito dai giudici arborensi alla metà del XII secolo, già per il Pais fu eretto sui resti di una più antica fortificazione romana, restaurata fin dall'età bizantina, che per essere collocata sul colle della Marmilla aveva un eccezionale valore strategico, a controllo di tutta la pianura, posta a contatto con le colline del Sarcidano 105.

giara: CIL 6 18682 (ara di Q. Fulvius Primitivus, ricordato dall'amico M. Servilius Genethlius), 21288 (Sex. Licinius Potitus ed Antonia Hilaria coniux, probabilmente aggiunta di recente); la terza urna, credo del tutto inedita, con due distinti laterculi, ricorda una Terentia M.l. Molpe assieme alla figlia anonima ed un Terentius M.l. Cratippus frater et Rutilia Musa soror eius (documentazione fornita dal dott. Rubens D'Oriano). Ad un'altra urna (presso Milord Holland, in Inghilterra) fa invece riferimento già G. Spano, Urna sepolerale di Torres, «BAS» 3, 1857, 7 nota 1, cfr. CIL 6 25049.

Vd. R. Zucca, Profilo storico di una città fluviale dell'antichità, in Archeologie e ambiente naturale. Prospettive di cooperazione tra le autonomie locali nel Sud dell'Europa, a cuta di A. Mastino, Nuoro 1993, 54.

Vd. M. Bonello Lai, Su alcuni frammenti di iscrizioni conservate all'interno del sanssotteraneo di S. Agostino a Cagliari, in «L'Africa Romana», 6, Sassari 1988, Sassari 1989, 621 ss. (AE 1989, 352); vd. ora A. Corda, Le iscrizioni cristiane della Sardegna antici di VII secolo, Città del Vaticano 1999, 54 CAROII e 231.

País, Storia della Sardegna e della Corsica, op. cit., 1, 230; 2, 218 nota 232. Vd. G. Marru, Il castello di Marmilla o di Las Plassas. Cenni storici e architettonici, «Studi Sardi » 28, 1988-89, 395 ss.; F. Fois, Castelli della Sardegna medioevale, a cura di B. Fois, Mila1992, 137 ss. Giovanni Lilliu ha dimostrato che «in un luogo non distante dalla rocca» doveva sorgere una chiesa romanica che potrebbe aver preceduto la costruzione del castello, avvenuta forse più tardi, nell'età del giudice Mariano II (al2 fine XIII secolo): dal santuario caduto in disuso proviene forse un blocco di

Anche se l'indice della popolazione nucleata e sparsa oggi è pari quasi a zero (comunque ai livelli più bassi in Sardegna)106, sicuramente in rapporto con le modestissime dimensioni dei territori comunali, in età imperiale romana l'area doveva essere caratterizzata da un insediamento sparso, per villaggi e per fattorie, raccolti in pagi rurali, retti da magistri 107 e controllati dai magistrati della città capoluogo, forse i Ilviri iure dicundo della colonia Iulia Augusta Uselis: in quest'area le fertili pianure dove era insediata una popolazione sedentaria dedita all'agricoltura erano forse insicure propter latrocinia vicinorum, perché il territorio di Uselis veniva assalito dai pastori che scendevano dai vicini monti della Barbaria, forse ancora nell'età di Varrone<sup>108</sup>. Le funzioni affidate ai pagi dovevano essere anche religiose, se furono i Pagani Uneritani a costruire il tempio di Giove, mentre nella vicina Sanluri (dove credo arrivasse ancora il territorio del municipio di Karales, che incontrava il territorio di Neapolis alle Aquae Neapolitanae, le attuali Terme di Sardara) l'ampliamento del santuario dell'arcaico dio Viduus fu pagato a spese di C. Iulius municipi l(ibertus) Felicio, un liberto del Municipium Iulium di Karales 109; a Serri sono i Martenses, forse un collegio paramilitare, ad effettuare la dedica Numini deo Herculi<sup>110</sup>; infine ben distinte sono le due dediche ad Esculapio, la trilingue di San Nicolò Gerrei (in latino, greco e punico, che non è escluso provenga da Karales, visto che il dedicante è un Cleon salari(orum) soc(iorum) s(-))111 ed

marna, inserito all'interno della cortina Sud del castello, demolita nel 1952 perché pericolante, che presenta «una coppia di schematiche figurine umane a mezzo busto, in rigorosa simmetria, che levano in alto entrambe le mani», in un gesto di preghiera «che ricorda, ma non è, quello dell'orante paleocristiano», vd. G. Lilliu, Il fregio di Lasplassas, in Cultura & Culture. Storia e problemi della Sardegna negli scritti giornalistici, a cura di A. Moravetti, Sassari 1995, 342 ss.

106 Questo è almeno il dato che compare sull'Atlante della Sardegna, a cura di R.

Pracchi e A. Terrosu Asolc, Roma 1980, 2, tav. 57.

107 Come quelli di Uchi Maius nel corso del I e del II secolo d.C., vd. A. Mastino, Faustina e Lucilla nell'età del pagus, in M. Khanoussi, A. Mastino (a cura di), Uchi Maius, I, Scavi e ricerche epigrafiche in Tunisia, Sassari 1997, 113 ss.

108 Varro rust. 1.16.2, cfr. Mastino, Saggio introduttivo cit., 56.

109 CIL 10 7844, cfr. Pais, Storia della Sardegna e della Corsica cit., 2, 313 n. 43. Per la proposta di connettere il C. Iulius Felicio liberto del municipio all'ipotetica improbabile fase municipale di Uselis, vd. E. Bormmann, «Bullettino di Corrispondenza Archeologica dell'Instituto », 1869, 186 s.

110 CIL 10 7858.

<sup>111</sup> CIS 1 143 = CIL 10 7856 = ICO, Sard. pun. 9 = ILS 1874 = IG XIV 608.

I recoder votivo da Donigala presso Mandas, ma ormai in piena

Si deve ritenere che i Pagani Uneritani erano ancora nel I secolo della condizione di peregrini, forse incolae aggregati alla colonia di Usas, dunque tenuti ai margini dell'organizzazione cittadina; il de forse dimostra un ritardo nell'evoluzione istituzionale delle cita sarde, almeno in riferimento al territorio rurale ed alla popolazione locale non immigrata: nello stesso periodo in Africa conosciamo i pagi civium Romanorum aggregati alla colonia di Cartagine, de invece organizzavano sul territorio la presenza dei cittadini romani immigrati, amministrati da una coppia di magistri eponimi mominati dal basso e da praefecti iure dicundo inviati con funzioni giudiziarie dalla colonia madre; tali organismi avevano una cassa autonoma, una res publica, e propri patroni; viceversa la popolazione locale di origine numida, quasi certamente priva della cittadinanza mana, era organizzata in castella ed in civitates peregrinae<sup>113</sup>.

La presenza di numerosi corsi d'acqua, di aree verdi irrigue (le attuali istras), di resti di impianti termali (gli attuali bangius)<sup>114</sup> è coerente con l'ipotesi di un insediamento agricolo sparso, testimoniato dai numerosi ritrovamenti di ceramica a vernice nera, di ceramica aretina, di sigillata africana, tra la fine dell'età repubblicana e l'età antonina ed oltre: si menzionerà in questa sede soltanto la lucerna di produzione africana (forse con bottega tisdritana), rinvenuta nel 1946 nella necropoli di età antonina di S'Acu 'e s'Ena, con il bollo M(arci) Novi Iusti, accanto a urne fittili, balsamari ed altre lucerne 115; le stele con rozza raffigurazione umana, dalle arcaiche necropoli a incinerazione di Molinu tra Monte Essi e Monte S. Vittoria, sul Riu Mannu (frazione di Las Plassas), esplorate dal Lilliu nel 1938 116, ne-

<sup>112</sup> CIL 10 7857.

La bibliografia relativa ai pagi africani è imponente; si è già citata quella relativa ai pagi cartaginesi, vd. supra, nota 25; per la Confederazione Cirtense in Numidia, vd. J. Gascou, Pagus et castellum dans la Confederation Cirtéenne, «AntAfr.» 19. 1983, 175-207; M. R. Cataudella, Intorno alla «Confederazione» Cirtense: genesi e profile di una autonomia, in «L'Africa Romana», 9, Nuoro 1991, Sassari 1992, 725 ss.

Vd. G. Lilliu, Scoperta di una tomba in località Baumarcusa ed altre tracce archeologiche in Barumini (Cagliari), «Studi Sardi» 3, 1937, 149.

<sup>115</sup> ILSard. II, 461 a. Vd. G. Lilliu, Lasplassas (Cagliari). Ritrovamento di tombe di epoca romana, in località Su Accu 'e s'Ena, «NSA» 1949, 284 ss.; vd. già Id., Notiziario ardieologico, «Studi Sardi» 7, 1947, 258.

<sup>116</sup> G. Lilliu, Barumini, Nuovi scavi nella necropoli romana di Siali di Sotto: tombe ro-

cropoli alle quali vanno forse riferite le scoperte di monete di Antonino Pio e di Marco Aurelio, segnalate nel 1870 dallo Spano ancora con riferimento a Las Plassas<sup>117</sup>; il grande blocco di marna inscritto con poche lettere ed incisione a doppio spiovente, ancora oggi visibile in un muro di via Dante a Las Plassas, apparentemente però inciso di recente<sup>118</sup>; i numerosi altri ritrovamenti di età imperiale a Mesedas, S'Uraxi, Cuccuru Saitta<sup>119</sup>, che hanno suggerito a Lilliu l'esistenza di una molteplicità di vici rurali, come quelli di Bruncu Fenugu, Cuccuru Frebisi o Cuccuru de su Mattoni, Frebisi e su Pranu<sup>120</sup>, oppure come quello di Bacu Tres Montis in comune di Barumini, al confine con Las Plassas, dal quale proviene un tesoretto di monete imperiali che va da Nerone a Commodo 121. Giovanni Lilliu mi ha fatto l'onore di consentirmi di pubblicare in appendice a questo articolo il testo inedito di una sua conferenza tenuta a Las Plassas il 30 maggio 1999, con un elenco completo dei principali ritrovamenti effettuati nel territorio: dall'insieme della documentazione ne ricava l'impressione che «gli insediamenti e le tombe rinvenute (...) in siti diversi del territorio di Las Plassas si devono ritenere testimonianze dell'assetto fondiario romano a latifondo. Sono vici, sorta di case coloniche di un latifondo imperiale o di aristocrazia romana frequenti nelle terre della Marmilla, vero e proprio granaio di Roma. Si tratta di conduzione economica schiavistica, a servi della gleba, cioè contadini asserviti non solo al padrone, ma legati organicamente alla terra, cioè non in grado di liberarsi passando ad altri servizi, lavori e gradi sociali. Siamo in presenza di poveri contadini, senza salario alcuno, il cui stato servile si manifesta anche nella semplicità delle tombe e modestia dei loro

mane in località Molinu, «NSA» 1943, 187; vd. C. Puxeddu, La romanizzazione, in AA.VV., La diocesi di Ales-Usellus-Terralba. Aspetti e valori, Cagliari 1975, 196.

117 G. Spano, Memoria sopra l'antica cattedrale di Ottana e scoperte archeologiche fattesi

nell'isola in tutto l'anno 1870, Cagliari 1870, 27.

<sup>118</sup> Vd. la segnalazione del prof. Gianni Ugas presso l'archivio della Soprintendenza archeologica di Cagliari (ringrazio il dott. G. Serreli per l'indicazione). Da un esame autoptico del 14 gennaio 2000 le lettere (E.T.O.M.) non sono antiche.

<sup>119</sup> G. Lilliu, Lasplassas (Cagliari). Villaggio preistorico di Su Pranu; il gruppo preistorico di s'Uraxi e nuraghi e tombe megalitiche del falsopiano di Paùli, «NSA» 1943, 172 e 173 nota 1; Rowland, I ritrovamenti, op. cit., 57, s.v. Lasplassas. Vd. ora G. Lilliu, Lasplassas, in appendice di questo articolo.

120 G. Lilliu, Lasplassas (Cagliari)..., art. cit., 284 n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> M.G. Melis, Un tesoretto di denari imperiali da Barumini, Catalogo, «Studi Sardi » 29, 1990-91, 281 ss.

corredi e nei micro aggregati rurali dove trascorrevano una vita senza storia e impersonale. Questo sistema di latifondo privato o imperiale, caratterizzato dalle zone romanizzate a coltura cerealicola, di puro sfruttamento coloniale a base servile, dura nel territorio di Las Plassas, come altrove nei luoghi di produzione granaria della Sardegna, anche in periodo vandalico e bizantino; ciò si dice pure per Las Plassas sebbene al momento non si abbia alcuna evi-

denza archeologica, come per l'età romana».

In conclusione sembra si possa affermare che i Pagani Uneritani aggregati alla colonia di Uselis, non erano coloni in possesso della cittadinanza romana, che avevano beneficato di assegnazioni viritane nelle pianure della Marmilla, magari a partire dall'età di Augusto; si trattava invece di una ricca comunità umana, composta da popolazioni locali originarie, sottoposte allo stipendium o alla decima, insediate con vici e case sparse su un distretto territoriale che forse traeva le sue origini da un'epoca tanto antica da poter essere collegata all'amministrazione punica; in ogni caso il territorio dové mantenere una sua organizzione ed un suo orientamento ancora in età medioevale, quando il villaggio centrale, che forse mantenne il nome di Uneri (uno dei vici oppure l'unico vicus del pagus romano), e tutta la Marmilla dovevano essere inseriti nella diocesi di Usellus e nel Giudicato d'Arborea. La costruzione e la dedica di un santuario rurale del dio romano Giove Ottimo Massimo, presso il colle della Marmilla, in un luogo di passaggio obbligato per la viabilità rurale tra le due strade che collegavano Karales con Turris Libisonis e con Olbia, forse rappresentò veramente il momento in cui si definì un nuovo « polo di attrazione » economica, amministrativa e religiosa delle popolazioni sparse attorno ad un vicus entro il più vasto pagus, amministrato dai magistri (e magari da aediles addetti al sanmario di Giove). Non può escludersi che il nuovo santuario, forse da ricercare alle pendici del colle della Marmilla (il Campidoglio locale), piuttosto che sulla sommità della collina, alla periferia settentrionale di quello che sarebbe divenuto in età medioevale il villaggio di Las Plassas, abbia rappresentato un elemento di discontimuità con il passato ed abbia sostituito un più antico santuario rurale collocato in aperta campagna, magari dedicato ad una divinità locale. In ogni caso la dedica rappresentò forse, al margine meridionale del territorio della colonia Uselis, un'orgogliosa rivendicazione di identità e di autonomia dei peregrini-stipendiarii rispetto al capoluogo lontano.

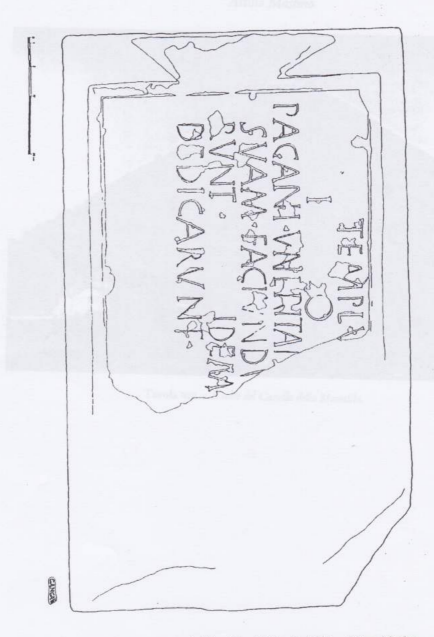


Tavola XVI - Fac-simile della dedica del Tempio di Giove Ottimo Massimo da parte dei Pagani Uneritani.

#### APPENDICE

#### GIOVANNI LILLIU

## L'ARCHEOLOGIA DI LAS PLASSAS122

ETÀ PREISTORICA

1. Nuraghi, tomba di giganti e villaggi in località Su Pranu o Mesedas

In loc. Su Pranu o Mesedas restano una trentina di capanne di età nuragica. Sono di pianta rotonda (diam. m 5) con vano coperto in legno, tipo attuale 'pinnetas'. Sono disposte a gruppi, distinti da spiazzi, corrispondenti a viottoli. I vani presentano nicchie a muro per giaciglio. Si conserva pure un pozzo comune, al centro del villaggio, con la bocca quadrangolare

ed il vano pozzo a parete costruita a filari di pietre.

V'è pure la tomba, della forma c.d. di giganti, esposta a SW, con la cella rettangolare lunga m 5.80, contenuta in una struttura muraria terminante ad abside nella parte posteriore con uno spazio semicircolare nella facciata, riservato alle cerimonie funebri. Il vano mortuario era zeppo di scheletri umani, quasi una sessantina, a strati sovrapposti alternati a livelli di terriccio. Si tratta di individui sepolti successivamente, col rito della deposizione secondaria, dopo lo scarnimento all'esterno (Not. Scavi 1943, 170-173).

A m 25 dalla tomba sono state raccolte in superficie due teste di mazza con foro centrale in pietra e frammenti di rozzi vasi in terracotta. Altre teste di mazza in schisto e in calcare compatto e pezzi di macine o trituratori in lava nera basaltica si osservano tra le rovine del villaggio e nel vallone scendente verso il molino Paderi. Le teste di mazza sono utensili per zappare e le macine, destinate a molire grano od orzo, sono segni di economia e civiltà contadina di tempi da riferirsi al secondo millennio a.C. Degli stessi tempi si suppone essere il villaggio, la tomba megalitica, il pozzo e le ceramiche.

A un chilometro di distanza dal piccolo borgo di Su Pranu o Mesedas si conservano ruderi del nuraghe Mariga a quota di m 247 s.l.m., su un promontorio (bruncu) che si affaccia a valle e che difende un piccolo gruppo di capanne vicino. Il nuraghe è costruito con blocchi d'arenaria disposti a filari, ed è conformato a unica torre con vano che era coperto a cupola; la torre è preceduta da un cortiletto. A 40 metri ad est del nuraghe si vedono i resti di due capanne di forma simile a quelle di Su Pranu.

<sup>122</sup> Testo della conferenza di G. Lilliu, Las Plassas, 30 maggio 1999.

Si sono raccolte schegge, punte, lame e una frecciolina di ossidiana con codolo e alette, utensili per usi comuni e la frecciolina da supporre arma per un cacciatore. Dunque anche economia di caccia, oltre che agricola.

In questa località la vita continuò anche in tempi romani, come indicano frammenti di vasi e di mattoni dell'epoca, usati per coprire le case del borgo, di pianta rettangolare, a differenza delle capanne di età nuragica con disegno rotondo in pianta e copertura di strame.

## 2. Nuraghe e villaggio di S'Uraxi

A sinistra dell'antico cammino da Las Plassas a Pauli Arbarei a quota di m 230, avanzano i ruderi del nuraghe e di elementi di capanne, con resti di vita. Il nuraghe, di tipo complesso, forma una massa allungata di m 24x9. Si distingue la torre principale con diametro esterno di 7 metri, alla quale si addossano delle strutture murarie costruite forse successivamente. Consistono in tratto di muro lungo quattordici metri conservato in quattro filari di pietra di marna, ben tagliate, che a un certo punto si incurva per far luogo forse a una seconda torre. È ipotizzabile un fortilizio bitorre con frapposto un cortile scoperto: il tipo c.d. 'a tancato'. Uno scavo, consigliabile, ne metterebbe in evidenza forma, struttura, dimensioni, l'insieme monumentale, i contenuti in oggetti. Dico ciò perché, all'esterno, sono state raccolte, in pezzi, ciotole, tazze, grosse olle di terracotta e anche fini ceramiche decorate a cerchielli, le prime del II millennio a.C., le seconde del IX-VIII. Raccolte anche valve di molluschi, portate dagli arsellari di Marceddì (Not. Scavi 1943, 173-175).

## 3. Nuraghe di Pranu Sonàllasa

Nell'omonima località si conservano i resti di un nuraghe, non meglio definito nella forma, dato lo strato di terra e crollo che lo ricopre. Significative per la cultura contadina del tempo, sono schegge di ossidiana, macinelli e pestelli per triturare grano e altri cereali d'uso domestico e per la vita quotidiana.

#### ETÀ ROMANA

#### L S'Uraxi

Rinvenuti frammenti di ceramica sigillata (rosso corallino) di età romana imperiale. Da un abitato succeduto a quello nuragico (Not. Scavi 1943, 175).

#### 2. Su Acu 'e s'ena

In una tomba sono venute in luce un'urna, un balsamario e tre lucerne in

terracotta di cui una con bollo del vasaio, scritto in latino M. NOV. IUST. (*Marci Novi Iusti*). Nel beccuccio di questa lampada era infilato un chiodo metallico; il corredo ceramico porta a una datazione intorno al II secolo d.C. (età imperiale romana) (Not. Scavi 1949, 284; *ILSard.* II 461a).

## 3. Bruncu 'e forru

Raccolti pezzi di vasi in terracotta, di forma non definita, di età imperiale.

#### 4. Cuccuru Saitta

A nord-ovest del castello di Marmilla, a quota di m 171, varie tombe a cremazione contenenti piattelli e ciotole in terracotta (tarda Repubblica e primi tempi dell'Impero) (Not. Scavi 1943, 175).

### 5. Molinu

Nel 1938 ho operato un saggio di scavo di tombe romane, distribuite ad anfiteatro nel pendio che scende da M. Essi e S. Vittoria, dove era un villaggetto, al riu Mannu, a 50 m a ovest del guado di Is Arenas. Una delle tombe a incinerazione aveva la forma a pozzetto ristretto al fondo, di m 1.17 x1.17 alla bocca e 0.90 x0.70 al fondo. Il pozzetto di forma rettangolare era scavato nell'argilla, la tomba stava a m 1.60 sotto il piano di campagna. Vi era deposta un'olla o pignatta col coperchio di terracotta contenente i resti del rogo: ossa combuste e ceneri e carboni. Nessun oggetto di corredo. Tempi fine Repubblica o fine Impero (primo avanti o primo secolo dopo Cr.). La seconda tomba a fossa, foderata di lastre a coltello, lunga m 1.60 e larga 0.41, conteneva resti di balsamari, rinvenuti anche fuori (la sepoltura era stata violata). All'esterno si raccolse un blocco di pietra ornato in rilievo con una figura di faccia umana. Era il cippo che segnava la tomba. Balsamari e cippo portano il sepolcro a tarda età repubblicana (Not. Scavi 1943, 187). Forse a questo piccolo cimitero si può riferire una notizia di Giovanni Spano (Scoperte 1870, 271), che ricorda il rinvenimento a Las Plassas di tombe a muretto con balsamari vitrei, spilli di crine in osso e bronzi (monete) imperiali del tempo degli Antonini, cioè del II secolo d.C.

Gli insediamenti e le tombe rinvenute nelle cinque località indicate, in siti diversi del territorio di Las Plassas, si devono ritenere testimonianze dell'assetto fondiario romano a latifondo. Sono vici, sorta di case coloniche di un latifondo imperiale o di aristocrazia romana, frequenti nelle terre della Marmilla, vero e proprio granaio di Roma. Si tratta di conduzione economica schiavistica, a servi della gleba, cioè contadini asserviti non solo al padrone, ma legati organicamente alla terra, cioé non in grado di liberarsi passando ad altri servizi, lavori e gradi sociali. Siamo in presenza di poveri contadini, senza salario alcuno, il cui stato servile si manifesta an-

che nella semplicità delle tombe e modestia dei loro corredi, e nei microaggregati rurali dove trascorrevano una vita senza storia e impersonale.

Questo sistema di latifondo privato o imperiale, caratteristico delle zoromanizzate a coltura cerealicola, di puro sfruttamento coloniale a base servile, dura nel territorio di Las Plassas, come altrove nei luoghi di produzione granaria della Sardegna, anche in periodo vandalico e bizantino; ciò si dice pure per Las Plassas sebbene al momento non si abbia alcuna evidenza archeologica, come per l'età romana.

## Il castello di Marmilla

La documentazione storica riappare nella zona con l'erezione del Castello di Marmilla o di Las Plassas.

Il primo documento è del 16 settembre 1164. Barisone I de Lacon-Serra, giudice di Arborea, cede il Castello di Marmilla al Conte di Genova
che lo tiene sino al 1192. Il Castello era stato costruito, in tempo anteriore al 1164, in posizione strategica, atta a sorvegliare la via 'chi dae Callari
calat a Marmilla'. Sessantaquattro anni dopo (18 gennaio 1228), giudice di
Arborea Pietro II Bas-Serra, si ha notizia che 'castellanu de Marmilla' è
Guantino de Zori, di famiglia imparentata con la casa regnante; altra notizia del castello nel 1237.

Passano settantadue anni per avere informazioni. Nel 1303 il forte è in mano ai Pisani che occupano il Giudicato di Arborea sino a che viene muovamente in possesso del giudice arborense Ugone III di Bas-Serra. Nel patto di alleanza tra il Giudice e l'Aragona (1324-26) è presente il 'Castellum Marmillae'. Nel 1336 ne è castellano Gonarius de Sogiu, giudice Mariano IV. E nel 1388 (cinquantadue anni dopo) è castellano Nicolau Longu (trattato di pace tra il re Pietro il Cerimonioso ed Eleonora di Arborea).

Con la fine del Giudicato di Arborea (1401) il castello diventa possesso della Corona di Aragona e viene occupato da ufficiali catalani. Nel gennaio del 1412 il castello è ancora in funzione militare; la guarnigione viene rifornita di grano, aceto e olio e altre derrate necessarie. Armi e vettovaglie gli affluiscono nel 1413.

Il 15 ottobre del 1416 il re Alfonso dona la rocca a Garçia de Ferrera. Ma nel 1417 Luigi de Pontos, governatore del Capo di Cagliari, riferisce che il castello è in potere di genti ribelli che non obbediscono e con lettera del 18 marzo 1418 invita il sovrano perché acquisti i diritti del giudice Guglielmo di Narbona-Bas ed emetta un'ordinanza dalla quale il castellano di Marmilla Alfonso Peric tragga il dovere di prestar giuramento di vassallaggio, con la conseguente obbedienza.

Sono passati 19 anni quando il 'castrum Marmillae', in occasione del riconoscimento del titolo di Marchese di Oristano, con privilegi, favori e feudi ad Antonio Cubello diventa possesso di quest'ultimo. Il castello re-

sta armato sino al 1478 allorché il Marchese di Oristano Leonardo Alagon viene sconfitto a Macomer dall'esercito catalano-aragonese.

Nel 1520 con l'infeudamento di Barumini, Las Plassas e Villanovafranca a Guglielmo Raimondo di Montecatena, il castello, disarmato, entra nel possesso feudale, trasmesso successivamente, per vendita, a Pietro Besuldone, poi ancora a Pietro di Roccaberti nel 1537, sino a che con diploma 6

maggio 1541 entra nel patrimonio di don Azor Zapata.

L'organizzazione del territorio della Marmilla, e quindi anche di quello di Las Plassas, nel periodo giudicale, consisteva in una ripartizione di terre del regno (de reu), il fisco regio e di terre dei giudicati (de pegugiare); vi erano poi i saltus (su sartu), con il godimento dei diritti collettivi di pascolo, di caccia, di legnatico, etc. Si distinguevano terre aperte e terre chiuse. La mano d'opera prevalente in agricoltura è ancora di servi, ma i servi non sono più res (cose) ma persone che possono trascorrere allo stato di affittuari e anche di piccoli proprietari terrieri. Con la conquista catalana si introduce la forma feudale del villaggio. Piccola proprietà contadina a contratto, affittuari. Al latifondo diffuso si sostituisce la concentrazione abitativa, aperta e comunitaria del vidazzone: campi aperti ("openfields") con rotazione di colture (vidazzone) e il paberile (vano pascolo). Villaggio autosufficiente con senso di appartenenza degli abitanti (villaggio-mondo). La forma dell'openfield, il modello iberico del villaggio con economia a campi aperti, durerà sino all'Ottocento e parzialmente al Novecento; e ancora oggi, in luoghi di economia arcaica (arretrata) si pratica l'alternanza di vidazzoni e paberile.

Alla lunga storia documentale del castello di Marmilla, dal 1164 e anche prima del 1478 (trecentoquattordici anni di storia militare), corrispondono soltanto in parte le sue vicende architettotniche, ed esse si possono ricostruire in base alle struttrure rimastene dopo tante devastazioni operate alla fine dell'Ottocento e all'inizio di questo secolo. La conoscenza del monumento si deve all'attenzione di diversi studiosi a partire dal secolo XVI, ma giovano soprattutto una precisa ricognizione strutturale e uno studio analitico fatto dal dr. Giorgio Murru (« Studi Sardi » 27, 1989, 395-424, figg.

1-8, tavv. I-VI).

Esistono elementi del primitivo impianto del castello al di sotto della torre B situata al centro della cortina nord dell'edifizio (un muro con due file di blocchi in arenaria perfettamente squadrati e lavorati a scalpello, di uguali dimensioni). Altro elemento assai significativo per la datazione è un concio situato all'interno della cortina sud, demolita nel 1952 perché pericolante. Il concio, impiegato come numerosi altri di marna di spoglio, presenta due schematiche figurine umane in rilievo, a mezzo busto, in rigorosa simmetria, che levano in alto entrambe le mani in atteggiamento di preghiera. Il concio in origine apparteneva a una chiesa distrutta i cui materiali furono utilizzati per le murature del castello al suo sorgere. Lo

schema delle braccia alzate, il viso a mandorla delle immagini, si riscontrano stilisticamente e concettualmente con rappresentazioni dell'arte romanica in alcune chiese dell'isola del secolo XI-XII d.C. Siamo nei tempi del primo documento storico del castello (seconda metà del XII secolo).

Le altre parti del forte, le ultime costruite, specialmente la torre maestra ed il terrapieno bastionato con pietre a bugnato nel settore sud-ovest del perimetro, si collocano nel decennio finale del secolo XIII. L'accento architettonico e la tecnica muraria sono quelle delle torri di Porta Ponti (1290) e Porta a Mari (1293) a Oristano, fatte costruire dal giudice Mariano II d'Arborea. Forse dallo stesso giudice, uomo di cultura pisana come è l'architettura del forte di Las Plassas, fu fatto costruire il medesimo forte. A modello del tempo si rifà il disegno planimetrico del castello, a esagono, con due torri, una frontale affacciata sul paese e l'altra in postica, fornita d'una vasta cisterna al centro della corte ed una seconda all'esterno a nord-ovest, nonché di due vani interni prossimi al prospetto, destinati a dimora e altri usi, che potrebbero essere precisati con un appropriato scavo scientifico.

Detto ciò della forma e dell'articolazione ambientale del castello, si pone il problema del rapporto della storia del fortilizio con la storia del borgo sottostante di Las Plassas. Nei documenti ufficiali il castello è sempre denominato di Marmilla, dalla forma conica a mammellone (marmilla, mammilla, mammella) del colle che pittorescamente lo sostiene, nome esteso, per l'importanza della rocca che la difendeva, alla intera regione della Marmilla. Soltanto nel secolo XVI lo storico sardo Gianfrancesco Fara cita il castello col nome di Castrum platearum, ossia 'castello delle piazze', che fa in lingua sarda Is Prazzas (già nel Dizionario del Casalis, voce Is Prazzas redatta da V. Angius) e in spagnolo Las Plassas. Piazze in senso di 'piazzaforte' (denominazione ripetitiva abbastanza strana 'castello delle piazzeforti'), o delle piane o della piana (planities) quale il luogo si presenta, come un'apparizione d'incanto, di grande fascino panoramico, col castello svettante a perfetto cono, a chi viene dalla strettoia del riu Mannu presso il rudero dell'antica 'fermata' delle ferrovie complementari di Villanovafranca. Il Fara, nel nominare il forte, rileva la 'felicità' naturale del luogo, detto amoenissimum quidem et soli fecunditate celebris, cioè «ridente e famoso per fertilità del suolo » come tutta la Marmilla. Ma il La Marmora scrive nel suo Itineraire che «il fango della Marmilla (e dunque in essa - mia aggiunta - di Las Plassas) è favoloso ». Il castello ha portato bene al paese? Non così pare a Giuseppe Mannu, che riferendosi ai castelli medievali della Sardegna, compreso quello di Marmilla, dice, nella Storia di Sardegna, «quelle ruine ben lungi dal dinotare verun avvenimento poco fausto per le popolazioni, segnano solamente la cessazione delle nostre guerre civili ». La presenza di castellani assolveva solamente un ruolo militare, né pare che portasse incentivo al progresso del borgo ed alla sua

produzione agricola nella fertile valle, anche nel senso di acquisirne le risorse del suolo per il sostentamento dei militari arroccati nel fortilizio. Ho citato il documento del 1412 dove si dice che la guarnigione del castello veniva fornita di grano, aceto, olio e altre derrate provenienti da fuori. Il rapporto tra castello e borgo non pare essere stato di amicizia, ma di sudditanza e di paura. Se la rocca, chiusa in se stessa, avulsa dalla gente di sotto, rappresentava la difesa del territorio, i continui conflitti, protrattisi per secoli, con gli assalti al forte coinvolgevano la popolazione del piccolo borgo. Nel 1840 il castello, già mal ridotto, offriva alla gente un'immagine fosca e repellente. Una superstite torre era destinata a carcere mandamentale. E qualcuno del paese a quel luogo di pena rispondeva nel 1850 col togliere le pietre del castello per fabbricare la propria casa. Preda a preda.

A differenza di altri siti nei quali il borgo sorge e si sviluppa ai piedi del castello, l'antico borgo di Las Plassas, de Is Pratzas, ne era distante, nel luogo di santa Maria dove sta ancora la chiesa, diventata campestre. Modesta, semplice, ma graziosa è la sua architettura: un'aula, un portichetto che la precede e un piccolo campanile a vela. Si suppone che sia di origine quattrocentesca. Tuttto attorno, alla superficie del terreno, insieme a rottame recente si raccolgono resti di antichità, frammenti di ceramiche e di mattoni, che riportano ai tempi del Medioevo, se non più remoti. Le frequenti inondazioni del riu Mannu, se da un lato hanno fertilizzato il terreno per ampio spazio al punto da rendere ridente il paesaggio per coltivazioni, hanno d'altro lato persuaso gli abitanti ad abbandonare l'originario luogo per trasferirsi a vivere, al sicuro dal fiume, ma non dal rovinare del castello, ai suoi piedi. Il trasloco era già avvenuto nel secolo XVII se risponde al vero la datazione della nuova attuale chiesa parrocchiale di Santa Maria al 1600.

Si è dunque ristabilito un rapporto più vicino borgo-castello. Oggi il castello, ridotto a poche ma salde strutture murarie, non fa più paura, in nessun modo. Si può aver confidenza con l'antica rocca. Un rapporto di amicizia, quale si deve a una memoria del passato. E questa memoria del passato (noi uomini d'oggi siamo quel che siamo stati e lo saremo sempre), non solo è da tutelare ma da reintegrare nel possibile. Del castello si deve fare oggetto di godimento culturale e turistico. Una resurrezione d'un monumento de s'antigoriu che coincide con il rinnovamento, apparente anche nella fisicità di nuove case, di un assetto grazioso di spazi pubblici, del paese dovuto alle cure delle amministrazioni e a un modo moderno di capire e di agire degli abitanti i quali hanno messo le ali senza rinuciare alle proprie radici.